ISIT

cal

1

Re%ll

Imagining Natural

Dis/order

Ma



Magisch realisme

Natuurlijke
wan/orde verbeeld

Distributed outside the Benelux by Yale University Press,
nnnnnnnnnnnnnnnnn



Inhoudstafel

4 Voorwoord
Michel Moortgat

5 Inleiding
Dirk Snauwaert, Sophie Rocca

6 Kantelpunten in ecologie en verbeelding
Dirk Snauwaert

7 Een proloog tot Magisch realisme: Natuurlijke wan/orde verbeeld
Sofia Dati
Kosmologieén & kosmogonieén: Conversaties over hoe verhalen het universum vormgeven

11 De poética van het wilde
Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault

18  Verschuivende kosmogonieén
Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy
Ecosystemen van f(r)ictie: Reflecties op bevende landschappen

24  Variaties op basis van een oproep: 1944 of het wonderlijk realisme van een Afro-Caribische filosofie
Chris Cyrille-Isaac

28  TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politicke verbeelding
Karen Barad

36  Vijf stenen: Een verzameling verhalen
Shayma Nader
Materiéle confrontaties: Van ijs tot klei

42  Ijsgeheugen
Susan Schuppli

49  Klei eten is geen eetstoornis
Zayaan Khan

55  Kunstenaarsbiografieén
60  Auteursbiografieén
62  Colofon



Voorwoord

Net zoals kunstenaars nieuwe vormen en ervarin-
gen creéren en uitvinden, bieden zij ook nieuwe
benaderingen van uiteenlopende culturen, geschie-
denissen, mythologieén en verbeeldingssystemen
die ons helpen de complexiteit van de wereld te
begrijpen.

Door tentoonstellingen te organiseren op een
schaal die vergelijkbaar is met die van biénnales en
de grootste kunstevenementen, benadrukt WIELS
de rol van kunstenaars als denkers en als vormge-
vers van talen en ‘concepten’ die de uitdagingen die
ons omringen en achtervolgen kaderen.

Vanuit Brussel, de administratieve hoofdstad
van Europa en vruchtbare bodem voor de histori-
sche stroming van het magisch realisme, zet
WIELS zich in voor de verspreiding van innova-
tieve ideeé€n en praktijken, in samenwerking met
partners en ondersteuners van zowel artistiecke
excellentie alsook van de thematische uitdagingen
die aan bod komen.

WIELS prijst zichzelf gelukkig dat het een grote
groep ondersteuners heeft kunnen samenbrengen
om Magisch Realisme te realiseren, en opnieuw
een symbiose tot stand brengt — met onder andere
de Fondation Willame en de WIELS Patrons, die
het mogelijk hebben gemaakt dat de drie tentoon-
stellingen binnen deze grootschalige cyclus hun
ambities konden waarmaken — en met coproductie-
partners zoals TBA21, Serpentine Ecologies,
Publiek Park, TONO Festival en L’Internationale
Online, naast de bijzondere steun van onze spon-
sors, aan wie wij onze dank betuigen: De Nationale
Loterij; TheMerode; Accion Cultural Espafiola
(AC/E); de Franse ambassade in Belgi€ en het
Institut frangais; Lafayette Anticipations — Fonds de
dotation Famille Moulin; Pro Helvetia — Swiss Arts
Council; het Institut Ramon Llull; Lhoist; Xavier
Hufkens, Brussel; Mendes Wood DM, Brussel,
Parijs en Sdo Paulo.

De samenwerking met argos centre for audio-
visual arts stelde WIELS in staat om de thema’s
van de tentoonstelling te articuleren via het medium
van videokunst. Dankzij een netwerk van lokale
en internationale allianties weerspiegelt Magisch
Realisme een hernieuwde dynamiek binnen de artis-
tieke en creatieve ecosystemen waarin we opereren.

Dit netwerk van samenwerkingen heeft het
mogelijk gemaakt om een brede waaier aan kun-
stenaars, denkers en beoefenaars samen te brengen
rond bepaalde sleutelvragen. Dit resulteerde in

4 Voorwoord

nieuwe werken in opdracht, een rijk publiek
programma en deze publicatie, die wij u hierbij
uitnodigen te ontdekken.

Michel Moortgat
Voorzitter van de Raad van Bestuur, WIELS



Inleiding

De voortzetting van een cyclus die even relevant en
krachtig is als die waaruit de grootschalige tentoon-
stellingen Het Afwezige Museum en Risquons-Tout
voortkwamen, gerealiseerd door de teams van
WIELS en hun partners, getuigt van de innovatieve
geest van ons artistieke project. Ook hier werd een
thematische invalshoek ontwikkeld die weerklank
vindt bij de agenda’s en vraagstukken van de wereld
van vandaag, met dit keer de focus op de uitbuiting
van de hulpbronnen van de planeet en de ecologische
gevolgen die daaruit voortvloeien.

We zijn het tijdperk van het Antropoceen binnen-
getreden, waarin wetenschappers en experts waar-
schuwen voor onvoorspelbare en dreigende geologi-
sche turbulentie. Tegelijkertijd zien we het ontstaan
van facties binnen overheden en samenlevingen die
zelfs zo ver gaan dat ze de klimaatcrisis ontkennen.

Het idee dat de ‘harde’ wetenschap de kwalen
van de mensheid zal genezen, wordt nu steeds vaker
ter discussie gesteld door de noodzaak van een para-
digmaverschuiving. In een wereld gekenmerkt door
meervoudige crisissen wordt de vruchtbare rol van
artistiek werk steeds duidelijker: een praktijk die,
dankzij haar vermogen tot vernieuwing en experi-
ment voortkomt uit een verlangen om onze kennis
van de werkelijkheid te verdiepen — fysiek, spiritueel
of zelfs limbisch. Vergelijkbaar met het CERN-
model, dat onze verbeelding op wetenschappelijk
vlak verruimt en abstracte modellen tot voorbij hun
grenzen duwt.

De uitdagingen van vandaag vragen om nieuwe
vormen, ideeén, herinneringen en gewaarwordingen
om de relaties met onze leefomgeving opnieuw vorm
te geven. Kunst en creativiteit reiken middelen aan
om deze nieuwe dimensies te verkennen en reali-
seren. We zijn dan ook verheugd dit werk met het
publiek te kunnen delen — mogelijk gemaakt dankzij
de inzet van onze teams, de steun van talrijke over-
heden, sponsors en mecenas, en de generositeit van
de kunstenaars.

Voor WIELS, en voor ons publiek, vormt dit een
nieuwe mijlpaal — een volgende stap in het verleg-
gen van de grenzen van wat we kennen.

Dirk Snauwaert
Artistiek Directeur, WIELS

Sophie Rocca
Administratief en Financieel Directeur, WIELS

5 Inleiding



Kantelpunten in ecologie
en verbeelding

Dirk Snauwaert

Binnen de groot opgezette, programmatische en
thematische cyclus van tentoonstellingsprojecten van
WIELS vormt Magisch Realisme het derde hoofd-
stuk, waarvan de reikwijdte opnieuw samenvalt met
de bredere diplomatieke kalender van de mondiale
‘buitenwereld’. Binnenin de opeenvolgende chrono-
logische focus vormt klimaatopwarming vandaag
de meest dwingende en urgente ontwikkeling, met
ingrijpende gevolgen voor het leven op onze planeet.
Het Akkoord van Parijs heeft verschillende data
vastgesteld waarop de getroffen maatregelen ter
vermindering van de opwarming van de aarde daad-
werkelijk effect moeten sorteren. Een belangrijk
kantelpunt in het afbouwen van ondersteuning aan
fossiele brandstoffen valt dit jaar, in 2025.

Deze realiteit, onderzocht binnen de ‘harde’
of ‘positieve’ wetenschappen, treft onvermijdelijk
de ‘interne’ dimensies van de gevoelens, affecten,
veronderstellingen en denkbeelden die de menswe-
tenschappen, literatuur en kunsten bewegen. Het
‘magische’ denken van dit innerlijke leven biedt
weerstand tegen de schokgolven van de moderniteit,
die worden veroorzaakt door ingrijpende technologi-
sche, industriéle en stedelijke ontwrichtingen.

De combinatie van deze twee ogenschijnlijk
tegengestelde termen, ontspruit uit de narratieve tra-
dities waarin vervreemding en verwarring centraal
staan. In de stijlbeweging die ‘magisch realisme’
wordt genoemd, weerspiegelt dit hoe de disrupties
van de moderniteit diep ingrijpen in zowel de
psyche als het lichaam. Hierbij wordt een strikt rati-
onele en feitelijke benadering van de werkelijkheid
verrijkt met fantastische, mythologische of boven-
natuurlijke elementen, terwijl de duidelijke grens-
afbakeningen tussen dimensies zoals tijd en ruimte,
organismen en mensen en energie of materie fluide
en poreus worden. In tegenstelling tot de ideologi-
sche en theoretische orthodoxie van het surrealisme,
ontbrak bij het magisch realisme een manifest of een
doctrine. De toeschrijving aan deze stijl is veeleer
gebaseerd op losse elementen die de conventionele
logica doorbreken met illogische of para-rationele
componenten.

Wanneer we dit perspectief hanteren, wordt dui-
delijk hoe abstracte modellen die de fundamentele
wetenschappen aanreiken om voorbij de grenzen

van het denkbare en voorstelbare te gaan, vaak bijna
magisch kunnen lijken wanneer ze in verband met
het nuchtere realisme worden geplaatst. Theorieén
die lange tijd binnen de wetenschap als sluimerende
hypothesen bestonden — zoals bewustzijn bij dieren,
bomen en andere organismen, of het idee dat dingen
zelf communicerende en voelende wezens kunnen
zijn — vormen al eeuwenlang een constante in fabels
en mythen. Ook concepten zoals tijdsprongen of het
buigen van licht en ruimte worden theoretisch steeds
voorstelbaarder, toetsbaarder en zelfs toepasbaar,
terwijl ze in mythen en verbeeldingswerelden altijd
al moeiteloos werden ingezet. Dit geldt niet alleen
voor de subgenres van sciencefiction en fantasy,
maar ook voor de ancestrale en archaische mytho-
logieén van gemarginaliseerde en ondergerepresen-
teerde groepen.

De enorme omwentelingen die ons te wachten
staan en die de koers van de evolutie onherroepelijk
zullen veranderen, zijn zo omvangrijk en abstract
dat ze slechts kunnen worden begrepen binnen para-
doxale logica’s zoals die in het magisch realisme.
Hierin kunnen zowel vooruitgang als regressie,
archaismen en futurologie zich tegelijkertijd mani-
festeren. De ontwrichtingen veroorzaakt door kli-
maatverandering en de versnelde ontregeling van
ecologische, oceanische en organische cycli — tege-
lijkertijd met de verwachting dat de singulariteit van
artifici€le superintelligentie sneller zal intreden dan
voorspeld, waardoor technologie geacht wordt alle
problemen tijdig op te lossen — putten het volledige
bestaande verbeeldingsvermogen uit.

Magisch Realisme is een tentoonstelling en publi-
catie waarmee WIELS een alternatief belicht: het
loslaten van de logica van ongebreidelde extractie
en exploitatie van de planeet als grondstof. In plaats
daarvan kunnen we overstappen op symbiotische
en metabole, regeneratieve groeiprocessen, waarin
magie, intuitie, het mythische, het onderbewustzijn
en het nog-niet-toetsbare niet langer worden uitgeslo-
ten, maar worden geintegreerd in ons wereldbeeld.

In een wereld die wordt gekenmerkt door een
nieuwe golf van expansionisme — met een honger
naar zeldzame mineralen en de winst van een onge-
breidelde markt — voeden de vormen en verhalen die
hier zijn samengebracht andere denkbeelden. Ze bie-
den een glimp van hoe een bewoonbare wereld eruit
zou kunnen zien.

6 Dirk Snauwaert, Kantelpunten in ecologie en verbeelding



Een proloog tot Magisch realisme:
Natuurlijke wan/orde verbeeld

Sofia Dati

Elke nieuwe milieuomwenteling brengt ons dichter
bij het gevoel van een dreigende catastrofe of apo-
calyps. Voor onze ogen en te midden van oorlog

en politieke onrust vindt een klimaattransformatie
plaats en wordt de weg geéffend voor mistroostige
scenario’s die een dystopische toekomst voor de
mensheid aankondigen. Onze context van ecolo-
gische, economische en sociale uitputting berust
grotendeels op de scheiding tussen menselijke en
niet-menselijke werelden, tussen biologische wezens
met het recht op leven en leeg te plunderen geolo-
gische formaties." Magisch realisme is een bespie-
geling over de rol van de verbeelding bij de creatie
van een alternatieve ruimte-tijd die bewoonbaar is
en niet onderhevig aan netwerktechnowetenschap en
het almaar toenemende kapitaal.

Hoe kunnen we onze onderlinge verbondenheid
terugwinnen wanneer ons rigide, binaire categorieén
worden opgedrongen via abstracties als ‘de natuur’,
‘de mens’ of zelfs ‘middelen’? De manier waarop
we ecologische kwesties benaderen is fundamenteel
verbonden met de manier waarop we de wereld(en)
in en om ons heen opvatten. Dat veel inheemse talen
geen woord hebben voor ‘de natuur’ komt doordat
‘natuur’ in hun wereldbeeld geen substantief is: ‘De
natuur is meer dan wat de natuur vastlegt. Het zijn de
dingen die met elkaar verbonden zijn: alles wat met
elkaar verbonden is.’? De brede waaier aan praktijken
samengebracht in Magisch realisme streeft naar een
hernieuwde manier om zich te verhouden tot ‘natuur-
lijke” omgevingen en doet hierbij beroep op een
hertoveringsstrategie, niet als een romantisch gebaar
dat de sublieme kwaliteit van de natuur hooghoudt,
maar eerder als een gebaar om (zich) de dingen anders
voor te stellen. Het magisch realisme dat hier aan de
orde is, gaat verder dan de manier waarop het in de li-
teraire kritiek beschouwd wordt als een genre dat een
scheidslijn trekt tussen ‘twee contrasterende visies op
de wereld (de ene rationeel, modern en discursief; de
andere magisch, traditioneel en intuitief) alsof ze niet
tegenstrijdig zijn’.® Door denkbeeldige maaksels op
te roepen die al in de materie van de wereld besloten
liggen, proberen we afstand te nemen van een oppo-
sitioneel kader waarin magie wordt verdrongen door
wetenschap en de werkelijkheid wordt onderworpen
aan het dictaat van moderne kenniskaders.

Toen de ene wereld in aanraking kwam met wat
zij de Nieuwe Wereld noemde, vond er een botsing
plaats. De impact daarvan was zo groot dat we het
begin van het antropoceen kunnen terugvoeren tot de
‘ontdekking’ van de Nieuwe Wereld en de vestiging
van het slaven-suikercomplex.* Er werd een lijn ge-
trokken tussen een wereldbeeld gebaseerd op de rede
en een ander gebaseerd op bijgeloof en ‘de natuur’
werd gecreéerd als een ruimte die getemd, geregu-
leerd en finaal ook geéxploiteerd moest worden als
een bron van grondstoffen. De opkomst van de car-
tesiaanse methode in de zeventiende eeuw bekrach-
tigde de hegemonie der berekenbaarheid: wat niet
binnen de verifieerbare schema’s van de wetenschap
valt, wordt gedefinieerd en weggezet als magie of
bijgeloof. De invloedssfeer die magie categoriseerde
als de tegenpool van rationeel denken, stichtte ook
de natuurwetenschappen en het natuurrecht, als
instrumenten voor hegemonie, staatsvorming en
extractivisme. De gescheidenheid van natuur en
mens die al eeuwenlang werkzaam is in het westerse
wereldbeeld, heeft bijgedragen aan het ontstaan van
een grote (machts)kloof. De manier waarop ‘wij’ ons
in een kapitalistisch milieu verhouden tot de natuur
en tot landschappen als te exploiteren en extraheren
omgevingen, wordt fundamenteel door deze kloof
beinvloed en geteisterd. Hoe kunnen we op een an-
dere manier omgaan met de verschuivende grenzen
van de werkelijkheid zoals die al gekend is?

Zowel dit boek als de bijbehorende tentoonstel-
ling kijken naar hoe verbeelding, fantasie en specu-
latie een symbiotische ecologie kunnen ontketenen,
waar de veelheid van naast elkaar bestaande wereld-
beelden het mogelijk maakt de grens tussen ongrijp-
bare werelden en controleerbare feiten te vervagen.
In wat volgt introduceren we vier personages die op
weg zijn naar een dergelijke symbiotische afbuiging
van de werkelijkheid. Het wilde, de heks, de gedaan-
teverwisselaar en de tijdreiziger duiken vaak op in
onze denkbeelden rond magisch realisme en fantasie.
Ze belichamen de vreemdheid die wordt toegeschre-
ven aan de infiltratie van magische gebeurtenissen
in een vertelling van realistische, aardse kwesties.
Elk personage roept het magisch realisme op als de
potenti€le basis voor een nieuwe, andere wereld op
de ruines van de antropogene aarde.

het wilde

‘Wildheid is de afwezigheid van orde, de entro-
pische kracht van een chaos die voortdurend

7 Sofia Dati, Een proloog tot Magisch realisme: Natuurlijke wan/orde verbeeld



wegdraait van elke biopolitieke poging om leven,
lichamen en verlangens te beheersen.’®

Het idee van de wildheid van de natuur voedde de
verbeelding van het onbekende en versterkte de
succesverhalen van ontdekkingsreizigers die ziektes
trotseerden en wilde dieren temden voor de groei
van ‘de beschaving’ en het kapitaal. Het beeld van
het wilde bezoedelde de romantische visioenen van
uitgestrekte, sublieme en lege landschappen. Nu
bijna elke hoek van de planeet ‘verkend’ is, proberen
we het wilde te ‘beschermen’ door beschermde
zones in te stellen en af te bakenen. Maar het wilde
weet deze afbakeningen te omzeilen. Het gedijt op
plekken die ontsnappen aan de bekoring van kapita-
listische afscheidingen en biedt ruimte voorbij de
‘wetten’ die dingen zoals privébezit en binaire (gen-
der)verhoudingen ‘naturaliseren’. Het wilde roept
‘magische en betoverende processen’ op die de weg
vrijmaken voor de creatie van nieuwe epistemologi-
sche schema’s.® De verschijning van het wilde stelt
ons in staat om ons de natuur voor te stellen als een
chaotische stroom van correlaties die zich onttrekt
aan vaste grenzen en beheerbare territoria.

de heks

‘Het punt is niet om ons af te vragen of we de
Godin moeten “aanvaarden” die hedendaagse
heksen in hun rituelen aanroepen. Als we tegen
hen zouden zeggen “jullie Godin is slechts een
fictie”, dan zouden ze ongetwijfeld glimlachen
en ons vragen of wij tot diegenen behoren die
geloven dat fictie machteloos is.”’

In de zestiende eeuw werd er onder leiding van de
Kerk een dodelijke campagne gelanceerd, de zo-
genaamde heksenvervolgingen. Hun aanval op het
magische wereldbeeld was essentieel voor de vor-
ming van het moderne kapitalisme, aangezien de
magie die heksen kenbaar maakten ‘een animistische
opvatting van de natuur’ bepleitte ‘die geen enkele
scheiding toestond tussen materie en geest, en de
kosmos voorstelde als een levend organisme’.® Het
idee van de kosmos als een levend organisme was
onverenigbaar met het vooruitgangsverhaal, dat om
ruwe grondstoffen en wegwerparbeidskrachten vroeg
— en nog steeds vraagt. Het project om de magie uit
te roeien onder auspicién van de Kerk, of van de
verlichting, diende om een wereldbeeld in stand te
houden waarin de ene kant van de scheidslijn mocht

plunderen en de andere kant enkel bestudeerd,
geclassificeerd en tot (fossiele) energie verbrand
mocht worden. Zoals Isabelle Stengers zegt ‘veron-
derstellen wij diegenen te zijn die de harde waarheid
hebben aanvaard dat we alleen zijn in een stomme,
blinde, maar kenbare wereld — een wereld die wij
ons moeten toe-eigenen’.® De heropleving van de
magie zoals die belichaamd wordt door de heks,
verstoort de extractieve logica van het raciaal kapi-
talisme en het patriarchaat door de mobilisatie van
een verlangen naar transformatie en verzet.

de gedaanteverwisselaar

‘Onze omgeving is metamorfose.’'°

Wanneer Gloria Anzaldua haar verhaal over conoci-
miento (bewustzijn) vertelt, plaatst ze de gedaante-
verwisselende figuur Naguala op een kruispunt op het
pad naar kennis. Naguala beschikt over het vermogen
om werelden tussen werelden te bezoeken. Anzaldia
gaat dieper in op het Mexicaanse kennissysteem van
het nagualismo en vormt de gedaanteverwisselaar
om tot een droomachtig bewustzijn dat in staat is om
portalen te openen die binnen-, buiten- en andere we-
relden met elkaar verbinden. De gedaanteverwisse-
laar neemt vele gedaanten aan en reist door lichamen
en subjectiviteiten. Ze beschikt over een verhoogd
waarnemingsvermogen omdat ze op meerdere manie-
ren tegelijk ziet. De gedaanteverwisselaar omarmt het
vooruitzicht op ‘verhalen en vertellingen als manieren
van leven’ die denkers als Sylvia Wynter en Katherine
McKittrick associéren met onze inherente hybridi-
teit." Wat ons bepaalt is niet de som van onze biolo-
gische componenten, noch de som van de verhalen en
mythen die een geschiedenis vertellen van het univer-
sum en onze plaats daarin. Onze hybriditeit ligt juist
in het besef dat we bestaan uit en getransformeerd
worden door verhalen en hun effect op onze fysiolo-
gische samenstelling. Meer dan één ding tegelijk zijn
impliceert dat er niet slechts één verhaal kan zijn. De
gedaanteverwisselaar belichaamt deze toestand door
gelijktijdig meerdere verhaallijnen te bewonen, zoals
Naguala, die op het kruising staat van ‘tegengestelde

versies, perspectieven of geloofssystemen’.'

de tijdreiziger

‘In deze verwarrende tijden is de urgentie om de tijd
te verwarren, door eclkaar te schudden en collectieve

8 Sofia Dati, Een proloog tot Magisch realisme: Natuurlijke wan/orde verbeeld



denkbeelden te produceren die de alomtegenwoor-
dige tijdsopvattingen die vooruitgang als onver-
mijdelijk beschouwen en het verleden als iets dat
voorbij is, zo tastbaar en visceraal dat we het in onze
individuele en collectieve lichamen voelen.’'?

Het gebrek aan tastbare oplossingen om de
ineenstorting van het milieu te doen stoppen, schept
het beeld van een werkelijkheid die op het punt staat
uit te sterven. ‘De tijd loopt gelijk met een toekomst
zonder toekomst’, zegt Karen Barad terwijl ze haar
eigen klokken instelt op meerdere beginpunten.'™
De heersende opvatting van tijd wordt aangedreven
door de voorwaartse beweging van lineaire vooruit-
gang. Voorwaarts werd de natuurlijke richting van
de menselijke tijd, ontworpen voor de westerse
imperialistische onderneming. De tijdreiziger maakt
gebruik van droomtijd, van diepe geologische tijd,
van het belichaamde geheugen en de grenzeloze
kosmologie en roept zo een tijd van geesten op.

In navolging van Ursula K. Le Guins beschrijving
van het werk van een sciencefictionschrijver is de
tijdreiziger een ‘realist van een grotere realiteit’'®
die de macht heeft om gedaante te geven aan wat
nog niet als werkelijk of mogelijk wordt erkend.
Deze beweging in de richting van een uitbreiding
van de werkelijkheid is een uitnodiging om de klok
om te buigen naar parallelle tijdzones, de necropoli-
tiek van het heden uit te vergroten en on/mogelijke
toekomsten op te voeren.

Wan/orde inroepen wanneer het over de natuur
gaat, is een poging om de werkelijkheid te herwor-
telen in een meervoudig, hybride verhaal dat zich
beweegt langs spiraalvormige tijdzones. Dit boek
en deze tentoonstelling leggen zich toe op manieren
van leven die de kracht bevestigen van gesitueerde
verhalen, belichaamde kennis en gemetaboliseerde
data bij de verbeelding van leefbare werelden voor-
bij en naast de grenzen van de rede. Dit project sluit
zich aan bij de oproep om terug te winnen wat bij
the great divide begraven werd, om ‘de navelpaden
van de wereld” opnieuw te leren bevaren.®

Noten

1

1"

12

13

14
15

16

Ik ontleen dit onderscheid tussen geos en bios
aan Kathryn Yusoff, Geologic Life: Inhuman
Intimacies and the Geophysics of Race
(Durham: Duke University Press), 2024. Yusoff
noemt de scheiding tussen Leven en Aarde

en tussen menselijk en niet-menselijk de geos-
bios-scheidslijn, die haar oorsprong vindt in
het rassenbegrip en voortleeft in de nasleep
van ‘koloniale materialismen’.

Graeme Reed et al., ‘There is no word for
“nature” in our language: rethinking nature-
based solutions from the perspective of
Indigenous Peoples located in Canada’,
Climatic Change 177, nr. 32, februari 2024,

p. 32, <https://doi.org/10.1007/s10584-024
-03682-w>.

Liam Connell, ‘Magic Realism: Modernism,
Anthropology, and Critical Practice’, in: ARIEL:
A Review of International English Literature 29,
nr. 2, april 1998, p. 101.

Kathryn Yusoff, A Billion Black Anthropocenes
or None (Minneapolis: University of Minnesota
Press), 2018.

Jack Halberstam, Wild Things: The Disorder of
Desire (Durham, NC: Duke University Press),
2020, p. 7.

Ibid., p. 67.

Isabelle Stengers, ‘Reclaiming Animism’,

in: e-flux Journal, nr. 36, juli 2012 <https://www
.e-flux.com/journal/36/61245/reclaiming
-animism>.

Silvia Federici, Caliban and the Witch:
Women, the Body and Primitive Accumulation
(New York: Autonomedia), 2004, p. 141.
Isabelle Stengers, ‘Reclaiming Animism’.
Ailton Krenak, Ancestral Future, ed. Rita Carelli,
trans. Alex Brostoff and Jamille Pinheiro-Dias
(Cambridge: Polity Press), 2024, p. 23.
Katherine McKittrick, Dear Science and Other
Stories (Durham, NC: Duke University Press),
2021, p. 126.

Gloria E. Anzaldua, ‘Now let us shift ... the
path of conocimiento ... inner work, public
acts’, in: Gloria E. Anzaldua and Analouise
Keatine (red.), This Bridge We Call Home:
Radical Visions for Transformation (Londen:
Routledge), 2002, p. 547.

Karen Barad, ‘Troubling Time/s and Ecologies
of Nothingness: Re-turning, Re-membering,
and Facing the Incalculable’,in: New
Formations, nr. 92, september 2017, p. 57,
<https://doi.org/10.3898/NEWF:92.05.2017>.
Ibid., p. 58.

Ursula K. Le Guin, ‘Speech in Acceptance

of the National Book Foundation Medal for
Distinguished Contribution to American Letters’,
19 november 2014 <https://www.ursulakleguin
.com/nbf-medal>.

Malcom Ferdinand, Decolonial Ecology:
Thinking from the Caribbean World, vert.
Anthony Paul Smith (Cambridge: Polity Press),
2022, p. 235.

9 Sofia Dati, Een proloog tot Magisch realisme: Natuurlijke wan/orde verbeeld



Kosmologieen &
kosmogonieen:
Conversaties
over hoe
verhalen het
universum
vormgeven




De poética van het wilde

Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault

1. Dierenliteratuur

Leticia Renault: Om te beginnen zou ik je willen bedanken voor je bereidwilligheid om thema’s
te bespreken die nauw aanleunen bij het enactivisme, zoals de continuiteit van geest en leven.
Het concept van enactie steunt op een theorie over levende wezens die in de jaren zeventig is
ontwikkeld door Humberto Maturana en Francisco Varela.! Volgens hun theorie zijn levende
wezens gebaseerd op een bepaald soort organisatie, namelijk de autonome organisatie. Vertrek-
kende van dit idee stelt het enactivisme dat cognitie iets is dat betekenis creéert, en dus de mo-
gelijkheid om zowel zichzelf als een wereld te creéren (autopoiesis). Ik zou graag willen weten
hoe dit cognitiebegrip tot uiting komt in het denken van een wetenschapper van de toekomst
zoals Joey von Batida.

Vinciane Despret: Joey von Batida is een denkbeeldig personage, dat echter even-
goed in de realiteit verankerd zou kunnen zijn en re€el zou kunnen worden. Hij
verschijnt in mijn laatste project, Autobiographie d’'un poulpe (Autobiografie van
een octopus), waarin ik besloot om de ware geschiedenis te vertellen van de thero-
linguistiek, de studie van de literatuur van het wilde of de wilden. 7her betekent
‘wild dier’ in het Grieks — zijnde: spinnen, octopussen, wombats en alles wat niet
menselijk is.2

In de geschiedenis van de therolinguistiek hebben we uiteraard Michel Serres
met zijn ‘gegeneraliseerd schrift’, Gilles Deleuze en Félix Guattari met hun ‘alles
schrijft, alles is signatuur’, Etienne Souriau en zijn “dieren zijn kunstenaars’ of
William James met zijn ‘de dingen van de wereld hebben een verhaal’. Er is ook
Baptiste Morizot met zijn volgpraktijken, die ons leren lezen wat dieren schrijven in
andere talen dan de onze. En dat brengt ons bij Ursula K. Le Guin, de grote pionier
van de therolinguistiek, die in 1974 de archieven van de Vereniging der Therolin-
guistiek® bedacht.

Met al deze voorlopers kunnen we ons een beeld vormen van de toekomstige
pistes van de therolinguistiek. En dan met name van de mogelijke opkomst van
een wetenschapper genaamd Joey von Batida. Zijn naam is een totemnaam. Batida
refereert naar de wetenschappelijke naam van de wombat, het dier dat in de Austra-
lische bossen leeft en beroemd is geworden tijdens de grote bosbranden omdat zijn
neiging om meerdere holen te graven andere dieren in staat stelde hun toevlucht
te zoeken in de onbezet gebleven holen. En Joey is hoe een wombatjong genoemd
wordt. Joey von Batida is een therolinguist die dus wel over echte expertise en
talent moet beschikken, niet alleen wat de kennis van evolutietheorieén betreft die
hem hebben gefascineerd, maar ook wat de poézie betreft, vooral de zogenaamde
percussionistische poézie. Orale poézie, met andere woorden, die speelt met het
muzikale zonder daarom ook melodieus te zijn. Maar wel ritmisch, met ‘kr’, ‘p’ en
‘t”. Kortom, percussiepoézie, een poé€zie van de geluiden van de wereld.

Joey van Batida blijkt een theorie te hebben: hij zegt dat elk levend wezen
geleid wordt door projecten — uiteraard niet in de liberale zin van het woord. Elk
levend wezen zou gedreven worden door wat hij creatiedrang noemt, die verschil-
lende vormen kan aannemen. Op het meest elementaire niveau neemt het de vorm
aan van simpelweg leven, jezelf cre€ren als levend wezen. Een andere vorm van
creatiedrang is het voeden van andere levens en andere levende wezens. Joey von
Batida had zich prima kunnen laten inspireren door de ecologen van de Chicago

11 De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




School, die beweerden dat de meest voorkomende en belangrijkste banden tussen
levende wezens de proto-samenwerkingsverbanden zijn. Wanneer een wezen sterft
aan het oppervlak van de oceaan, zal het de wezens voeden die zich in de diepzee-
diepten bevinden en zonder die voeding niet zouden kunnen overleven. Zo worden
jager-prooirelaties proto-samenwerkingsrelaties. Joey von Batida heeft deze
creatiedranghistorie onderbouwd door te zeggen dat er in de wereld van levende
wezens geen ethische verantwoordelijkheid bestaat, maar eerder een ontologische
verantwoordelijkheid die steunt op deze proto-samenwerkende onderlinge athanke-
lijkheid van alle wezens. De creatiedrang is niet alleen gericht op het voortbestaan
van levende wezens in hun zijn, maar ook op het feit dat anderen de voorwaarde
zijn van hun eigen bestaan en dat zij de voorwaarde zijn voor het bestaan van
anderen. Elk wezen heeft dus een ontologische verantwoordelijkheid, die betekent
dat zijn eigen bestaansintensiteit zowel voorkomt uit het feit dat zijn leven een
voorwaarde is voor de mogelijkheid van andere levens als uit het feit dat het zijn
eigen bestaansvoorwaarde krijgt van andere bestaansvormen.

Joey von Batida verbond dit met de therolinguistiek, en dus met literatuur,
en voegde eraan toe dat deze manier om het eigen bestaan en dat van anderen te
verzekeren bereikt kan worden via verhalen, aangezien verhalen niet alleen wezens,
maar ook vertellingen en herinneringen tot bestaan brengen. Meer nog, ik zou zeg-
gen dat verhalen zorgen voor een erkenning van de banden die wezens verenigen.
Het gaat hier niet over holisme, we gaan niet beweren dat alles met alles verbonden
is. Maar elk wezen is op zijn minst met een paar anderen verbonden.

I1. Narrativiteit en anamorfose

LR: Het idee van een ontologische verantwoordelijkheid die wordt gecreéerd door de relatie en
de verhalen die we onderhouden met andere wezens is een verschuiving van het idee dat verha-
len van een complexiteit zijn waar dieren geen toegang toe hebben.

VD: Er bestaan heel wat wegen om tot een verhaal te komen. Bijvoorbeeld bij Carlo
Ginzburg, die het heeft over sporen en aanwijzingen. Volgens Ginzburg waren de
eersten die een verhaal maakten jagers die van hun uitjes terugkwamen met verhalen
in een samenhangende volgorde. En als dat bepaalt wat een verhaal is — een verza-
meling handelingen in een samenhangende volgorde die verteld kunnen worden —
dan kan ik ook vogels, wolven en everzwijnen beschouwen als verhalenmakers.
Het zijn andere volgordes, maar als geheel vertonen ze wel een zeker samenhang.
Neem bijvoorbeeld de wolf van Baptiste Morizot: hij laat urinesporen achter en
feromonensporen die vrijkomen uit klieren tussen zijn zoolkussens. Hij laat een
heleboel sporen achter die een verhaal vertellen aan de andere wolven. De sporen
zeggen niet alleen dit is mijn territorium. Ze zeggen ook met hoeveel we zijn, hoe
oud de leider van de roedel is, of er vrouwtjes zijn, of er mannetjes zijn, enzovoort.
De sporen vertellen iets, ze vormen een signatuur. En een signatuur is al een begin
van een autobiografie. Ik denk dat er extreem veel verhalen voorkomen in de niet-
menselijke wereld.

Er zijn veel meer talen dan je zou denken. Als een bij terugkomt van het honing
verzamelen en ‘een kaart danst’, zoals Morizot zegt, bevinden we ons al in het ver-
haal. Bijen kunnen je de richting vertellen, de hoeveelheid voedsel, de afstand en of
het gevaarlijk is om erheen te gaan. Het is ongelooflijk hoeveel informatie er vervat
zit in één luttel dansje.

In deze markeringen, in dit gezang, zitten een heleboel aanzetten tot een ver-
haal, een vorm van schrijven die ik efemeer zou willen noemen. Daarmee bedoel ik

12 De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




dat vogelgezang wellicht een vorm van schrijven is, maar dan een vorm die leen-
plichtig is aan de orale literatuur.

LR: Het gaat hier om een vorm van betekenis- en wereldcreatie die van ons een zekere aandacht

vereist. We moeten bepaalde verhalen leren lezen en vertalen.

vD: Ik zal je een anekdote vertellen. De Franse filosoof Etienne Souriau stelt zich
een kind voor dat alleen aan het spelen is in de woonkamer, met zijn moeder in de
kamer ernaast. Het kind besluit zijn moeder een cadeautje te geven. Dus neemt hij
alle voorwerpen die hij kan vinden en zet ze bij elkaar op een manier die hij zelf
mooi vindt. Zijn moeder komt, heeft het kleine bordje nodig en haalt daarom het
bordje uit het geheel. Het kind barst in tranen uit. De moeder vraagt wat er mis

is. Hij legt het uit en de moeder zegt: ‘Ik wist niet dat iets was.’* Wat is dat ‘iets’?
Een bepaalde wereld vanuit het oogpunt van het kind, maar helemaal niet vanuit
het oogpunt van iemand anders. En wat is ‘een bepaalde wereld vanuit iemands
oogpunt’? Dat is wat we in de kunst een anamorfose noemen, dat wil zeggen iets,
een motief, dat pas op een schilderij (of een beeldhouwwerk) verschijnt wanneer
we het frontale perspectief opgeven dat we doorgaans innemen als we naar een
schilderij kijken. Anamorfose is geen kwestie van subjectiviteit, maar eerder een
kwestie van jezelf op een punt te plaatsen dat vooraf door de kunstenaar is bepaald
om het ding te kunnen zien.

Ik denk dat dierenverhalen in zekere zin anamorfoses zijn, wat betekent dat
bepaalde dieren ze voelen en zien. Misschien is dat ons probleem met dieren-
geschriften. Dat wij aan hen vragen om zich in onze plaats te stellen en onze talen
te leren. We vragen dieren niet om ons tegemoet te komen, we vragen ze om tot bij
ons te komen.

III. Agentiviteit en de middenvorm

LR: Het is prachtig, dit idee om dierengeschriften tegemoet te treden, het pad naar een ander
perspectief. Het doet denken aan een van de bekommernissen van het enactivisme, namelijk de

interesse in subjectiviteit en het zogenaamde ‘eerstepersoonsperspectief’. En dan is er ook nog

de kwestie van de agentiviteit. Wanneer men het heeft over autonomie en creatiedrang, bedoelt

men ook athankelijkheid en onderling athankelijke relaties met andere wezens. Waar bevindt

zich de agentiviteit in de creatie van deze verhalen?

13

vD: Ik ben van mening dat verhalen een uitzonderlijk plek zijn om de kwestie
van de agentiviteit (of het handelingsvermogen) te herdenken, precies omdat we
er een totale fragmentatie van de agentiviteit kunnen waarnemen. Bij het creéren
van verhalen beseffen we dat er geen autonomie is, tenzij het gaat om een defi-
nitie van autonomie a la Bruno Latour, namelijk onderlinge afthankelijkheid met
meerdere wezens.

Het is mooi om te zien dat deze vorm van schrijven als autonoom denken
gevoed wordt door wat in wording is. Hij wordt gevoed door een heel verleden,
door veranderingen van meningen, door de verrassingen die je ontdekt. Je schrijft
een zin en beseft dan dat de betekenis die hij had toen je hem schreef anders en
veel interessanter is wanneer je hem herleest. Latour zei altijd dat de autonomie-
kwestie vergiftigd is door de behoefte aan ongebondenheid en door de beheersing
van actie en controle. Hij zal zeggen ‘dat we er niet zo van overtuigd zijn dat we in
een wereld leven waarin alleen de mensen actief zijn en de rest van de wereld pas-
sieve objecten zijn’.

De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




In zijn artikel ‘Factures/fractures’ gebruikt Latour een heel eenvoudig voor-
beeld.® Hij neemt één tekening van een stripverhaal waarin Mafalda haar vader
ziet roken en tegen hem zegt: ‘Rook jij, papa?’ letwat verrast omdat het toch dui-
delijk is dat hij aan het roken is, antwoordt de vader: ‘Natuurlijk rook ik, Mafalda,
wat denk je zelf?” En Mafalda antwoordt: ‘Ik dacht dat de sigaretten jou rookten.’
Vervolgens zien we de vader, als voorbeeldige moderne westerling bezeten door
autonomie, zijn pakje sigaretten in duizend stukjes knippen omdat hij het idee dat
de sigaretten hem roken niet kan verdragen. Voor Latour hebben noch Mafalda
noch de vader gelijk. We kunnen niet beweren dat de sigaret de vader rookt, maar
de vader kan ook niet beweren dat hij volledig autonoom is wanneer hij zijn siga-
ret rookt. In feite doet de sigaret hem roken. Er zijn dus wezens die heel sterk
zijn in het doen doen en er zijn wezens met wie over de dingen wordt onderhan-
deld. Dit is wat Latour de middenvorm noemt: een grammaticale structuur die het
mogelijk maakt om actie te situeren zonder alle activiteit aan de ene kant en alle
passiviteit aan de andere kant de houden. De middenvorm is heel interessant, want
als je eenmaal in deze termen denkt, besef je dat de wereld ons onophoudelijk din-
gen doet doen, dat de wereld ons onophoudelijk uitnodigt, mobiliseert, aanspoort,
oproept, enzovoort.

Ik vond dit een erg interessante kwestie omdat we gewend zijn dieren in de
passieve vorm te zetten. Zodra je in een hyperbiologiserend discours terechtkomt,
met instincttheorieén, worden dieren vervoegd in de passieve vorm. Ze worden
gedreven door hun instincten, bepaald door endorfines, de biologische cyclus,
hormonen, door programma’s a la Lorenz.® Ze worden ook bepaald door wat ik
kosmische krachten zou willen noemen, maar die biologen aanduiden als zonne-
schijn, lichtsterkte, temperatuur etc. Als men het heeft over het feit dat een dier
geprogrammeerd is om te overleven en zich voort te planten, zijn we al druk bezig
te vergeten dat het dier mogelijk zelf handelt — en ‘aangezet wordt tot handelen’,
natuurlijk. Als we de middenvorm gebruiken en zeggen ‘de lente doet de vogels
zingen’, dan is dat geen determinisme meer. We onderhouden een extreem interac-
tieve relatie met de dingen die ons vormen, die ons maken en die wij op onze beurt
weer maken.

I'V. Compostgemeenschappen en geassocieerd leven

LR: Ik zou graag willen ingaan op een citaat dat me opviel in Autobiographie d 'un poulpe, waar
je over de symtaal van de Ulyssen schrijft dat ‘het onderwerp slechts de tijdelijke ontvanger is
van een werkwoord dat het aangrijpt. Elk onderwerp is in wording, niet in zijn eigen handelen,
maar in een veelheid aan handelingen die het overweldigen.’’

vD: Donna Haraway beeldt zich een wereld in waarin er symbioses bestaan tussen
mensen van vijf generaties na ons en bijvoorbeeld monarchvlinders. Uit deze sym-
biose ontstaan compostgemeenschappen, met andere woorden gemeenschappen

die een zeer beschadigde wereld terugwinnen en proberen te regenereren. Het zijn
een soort zones a défendre van de toekomst. Ik zei tegen mezelf: ik heb nood aan te
verdedigen zones, aan compostgemeenschappen, aan collectieven die leven naar het
benijdenswaardige beeld dat anarchistische gemeenschappen ons hebben getoond.

Ik wilde heel graag over octopussen werken en daarom beeldde ik me een

compostgemeenschap in die voortkomt uit een symbiose met octopussen. Wat voor
vaardigheden zou deze gemeenschap moeten verwerven om op symbiotische wijze
met de octopussen te kunnen samenleven, in de wetenschap dat er veel verschil-
lende manieren zijn om symbiose te bereiken? De Ulyssen zijn kinderen die op een

14 De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




heel speciale manier worden opgevoed. Men transformeert hoe ze over zichzelf
denken en hoe ze de wereld voelen, niet opdat ze octopussen zouden worden maar
opdat ze zich zouden kunnen voorstellen hoe een wereld geassocieerd met een octo-
pus eruitziet. Ik spreek over een geassocieerde wereld, een monde associé omdat
dat is hoe Gilles Deleuze Jakob von Uexkiills Umwelt vertaalde.®

Ik vind het heel interessant om de Umwelt niet te beschouwen als de wereld
om ons heen of de wereld die van betekenis is voor elk levend wezen, maar als
een wereld geassocieerd met elk levend wezen. Het levende wezen staat niet in het
centrum van deze wereld, maar in associatie met een wereld.

Wat voor soort perceptie zou er geconstrueerd moeten worden voor een wereld
geassocieerd met een wereld van octopussen? Ik begon eerst te zoeken in de gram-
matica, met de hulp van Nietzsche, Deleuze en Benveniste, op zoek naar linguisti-
sche types die de almacht van het ‘ik’, de actieve vorm zouden kunnen afzwakken.
Toen realiseerde ik me dat het geen mentale kwestie was en dat het via het lichaam
moest gaan. Het is het lichaam dat moet leren om een geassocieerde wereld te
creéren en te bewonen: leren te bewonen omdat het de wereld creéert en leren te
cre€ren omdat het erin kan wonen. Ik stelde me voor dat de Ulyssenkinderen niet
de taal van hun gemeenschap zouden leren, maar dat ze een speciale taal zouden
uitvinden gericht op alle actieve werkwoorden. De zin die je net citeerde, bijvoor-
beeld, is een manier om na te denken over wat een werkwoord als handelen of
denken wordt in een geassocieerde wereld waar de macht om te handelen verdeeld
is over alle wezens, zoals waarschijnlijk het geval is bij octopussen, wiens intelli-
gentie verdeeld is over acht armen die wij de mantel noemen.

LR: Dit vermogen om samen met andere wezens te leren en om het in ons lichaam vast te
leggen is bijzonder fascinerend. Het is een manier om andere manieren van levend zijn in ons
te activeren.
VD: Ja, al was het maar om het zich in te beelden, zodat het mogelijk wordt om te

leven met het idee van een octopus.

V. Poética van de octopus

LR: Ik zou het probleem van het schrijven opnieuw willen aanroeren, vooral het schrijven van
de octopussen. We hebben vaak het idee dat octopussen — en dieren in het algemeen — doen wat
ze doen om te overleven. Hun acties moeten noodzakelijkerwijze verbonden zijn met nut, met
het in stand houden van het leven. In Autobiographie d 'un poulpe hebben we plots te maken
met een poétisch schrijven. De beelden zijn uitdrukkingen van schoonheid. Hoe zit het juist met
de mogelijkheid van gebaren die niet noodzakelijk of onmiddellijk verbonden zijn met een dui-
delijk biologisch nut?

vD: Dat is een domein dat me bijzonder interesseert en ik heb geprobeerd om het
zo ver mogelijk door te drijven in Autobiographie d’un poulpe. Het is waar dat er
een soort principe bestaat, een reeks dogma’s die onderzoekers en biologen drijven
en heel moeilijk in vraag te stellen zijn.

Het eerste dogma is dat dieren alleen doen wat nuttig is: overleven, zich voort-
planten en zoveel mogelijk nakomelingen achterlaten. Ze worden gedreven door
een soort monomaan programma van utilitaire motieven. Het tweede dogma is dat
de natuur in haar basis egoistisch is. Altruisme is dus een uitzondering die enkel te
verklaren valt met behulp van het eerste dogma: in bepaalde omstandigheden is het

15 De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




beter om altruistisch te zijn omdat je je dan beter voortplant en beter kan overleven.
Het derde dogma is dat dieren noodzakelijkerwijze concurrenten zijn, omdat een
vierde dogma zegt dat de wereld noodzakelijkerwijze een wereld met eindige mid-
delen is. Deze vier dogma’s samen leiden tot kleine eigenaartjes die de burgerlijke
evolutiemoraal volgen: je verspilt niets, je doet niets onnodigs. Als je mooi bent,

is het omdat het nuttig is voor de voortplanting. Als je groot bent, is het omdat het
nuttig is om te overleven. En als we delen — een totale anomalie voor egoisten zoals
ons — is het omdat het op de een of andere manier nuttig is om meer kleintjes te
produceren, om onszelf te beschermen of om wederkerigheid aan te moedigen.

Er zijn tegenwoordig een aantal onderzoekers die zich interesseren voor
schoonheid, voor het idee van de evolutie van schoonheid omwille van de schoon-
heid. Buitendijk biedt een goed theoretisch uitgangspunt.® Hij zegt dat het ontstaan
van een mutatie — zoals de groei van een vleugel of een veer — eerst geen nut heeft
maar later wel nuttig zal zijn. In de tussentijd is er een soort nuttigheidsvakantie,
en dat is waar de creativiteit om de hoek komt kijken. Het gaat veel verder dan
alleen overleven. Verder is er exaptatie, de permanente recyclage van een functie
voor iets anders.

LR: Het is zoals het schrijven van de octopussen, een afleiding ten gunste van de expressiviteit.

16

vD: Toen ik me inbeeldde dat octopussen konden schrijven, volgde ik een heel
logische lijn en ging ik gewoon een stap verder. Er bestaan twee manieren van
camouflage bij octopussen. De eerste is inkt. De octopus stoot een wolk inkt uit,
waardoor het roofdier de octopus niet meer ziet. Het cre€ert een scherm. Maar
octopussen hebben de techniek geperfectioneerd en kunnen met inkt ook vormen
maken. We hebben gezien hoe octopussen een inktwolk uitstoten en er tegelijkertijd
in slagen om de wolk de vorm van een octopus te geven. Het is een afgeleide vorm
van de wolk, geen simpele camouflage maar iets expressiefs.

Het tweede type camouflage is kleur. Men denkt dat octopussen oorspronkelijk
de kleur van hun omgeving aannamen, niet als camouflage maar als extra visueel
element. Ze zien via hun huid. Omdat hun ogen niet alles kunnen zien, tekent de
octopus de wereld op zijn huid, voelt de tekening en kan daardoor cognitief weten
waar er zeewier is, waar er zand is, waar er een rots is. Vervolgens werd deze
insteek omgeleid, gerecycleerd en ondermijnd en op een gegeven moment kon de
octopus ze gebruiken om zichzelf te camoufleren. Met andere woorden, door zijn
omgeving vast te leggen en dat steeds natuurgetrouwer te doen, werd hij niet langer
gezien, noch door zijn roofdieren noch door zijn prooien. Men heeft ook ontdekt
dat sommige octopussen hun emoties uitdrukken met behulp van kleuren. De octo-
pus drukt zijn woede uit, zijn angst, zijn staat van tevredenheid. Hij gebruikt stra-
tegieén die aanvankelijk camouflage- en waarnemingsstrategieén waren om met
anderen te communiceren. En om nog een stap verder te gaan, zouden we kunnen
zeggen dat hij verhalen vertelt.

Dit fragment’komt uit een gesprek dat werd georganiseerd als onderdeel van een online conferentie, gehouden
door GRIMTE in januari 2023.

De poética van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




Noten

1

Maturana en Varela publiceerden hun baan-
brekende werk Autopoiesis and Cognition. The
Realization of the Living in 1980. Deze versie
is een vertaling van de oorspronkelijke tekst
die in 1972 in Chili werd gepubliceerd onder de
titel De maquinas y seres vivos. Autopoiesis,
La organizacion de lo vivo (https://des-juj.infd
.edu.ar/sitio/educacion-emocional-2019/upload
/De_maquinas_y_Seres_Vivos_-_Maturana
.pdf).

Het glossarium in Autobiographie d’un poulpe
bevat de volgende definitie: ‘Therolinguistiek
(subst., v.): de term ‘therolinguistiek’ werd
bedacht op basis van het Griekse thér (6np),
‘wild beest’. Het verwijst naar de tak van de
linguistiek die zich bezighoudt met het bestu-
deren en vertalen van werken geschreven
door dieren (en later planten) in de literaire
vorm van de roman, de poézie, het epos,

het pamflet of het archief... Naarmate deze
wetenschap de zogenaamd wilde wereld
verkent, zullen er andere expressieve vormen
verschijnen die verder gaan dan de mense-
lijke literaire categorieén (en die dan binnen
een ander specialisatiegebied zullen vallen,
dat van de kosmofone en paralinguistische
wetenschappen). De term ‘therolinguistiek’
dook voor het eerst op in 1974, in Ursula K.
Le Guins sf-novelle The Author of the Acacia
Seeds. And Other Extracts from the Journal of
the Association of Therolinguistics.

In 1974 publiceerde Ursula K. Le Guin de
novelle The Author of the Acacia Seeds. And
Other Extracts from the Journal of the Associa-
tion of Therolinguistics (https://xenoflesh
.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03
/ursula-k.-le-guin.pdf).

David Lapoujade, The Lesser Existences:
Etienne Souriau, An Aesthetics for the Virtual,
vert. Erik Beranek (Minneapolis: University

of Minnesota Press), 2021, p. 25. Souriau,

An Aesthetics for the Virtual, vert. Erik Beranek
(Minneapolis: University of Minnesota Press),
2021, p. 25.

Bruno Latour, ‘Factures/fractures. De la notion
de réseau a celle d’attachement’, in: André
Micoud & Michel Peroni, Ce qui nous relie,
Editions de I'Aube, La Tour d’Aigues, 2000,
pp. 189-208 (http://www.bruno-latour.fr/sites/
default/files/76-FAKTURA-FR.pdf).

Konrad Lorenz (1903-1989) was een zodlo-
gisch onderzoeker, bekend als een van de
vaders van de moderne ethologie, de discipline
die het gedrag van dieren bestudeert.

Op. cit., p. 59.

De Duitse bioloog en filosoof Jakob von
Uexkull (1864—1944) ontwikkelde het begrip
Umwelt om het idee te definiéren van een
wereld die specifiek is voor elke soort, of een
wereld waarvan de perceptie gebaseerd is op
de zintuiglijke ervaring van onze omgeving.
Frédéric J.J. Buytendijk, L’homme et I'animal.
Essai de psychologie comparée, Parijs,
Gallimard, 1965 [1ste druk: 1958]. (https://
archive.org/details/FrdricBuytendijkLhomme
EtLanimalEssaiDePsychologieCompare1958
/page/72/mode/2up).

17 De poética van het wilde

: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Leticia Renault




Verschuivende kosmogonieén

Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy

Febe Lamiroy: De tentoonstelling Magisch realisme (2025) ontleent haar titel aan de samen-
vloeiing van de woorden en werelden van Magie en Realisme (en niet zozeer aan de gelijkna-
mige literaire beweging). Ze verkent het kruispunt van wetenschappelijke en kosmogonische
verhalen, mythen en speculatieve verhalen, evenals theorieén en kosmologieén die het spoor
volgen van de geschiedenis van het universum en zijn organismen. De premisse van de tentoon-
stelling weerspiegelt het onderscheid dat u in uw boek Technic and Magic: The Reconstruction
of Reality (2018) maakt tussen twee vormen van realiteitsvorming. De ene is gebaseerd op wat
u ‘absolute taal’ noemt: alles wat onuitsprekelijk is, bestaat niet in het centrum van de Techniek-
kosmogonie en leidt tot een soort metafysische dood. De Magie-kosmogonie komt anderzijds
voort uit het onuitsprekelijke, dat wat in geen enkele vorm door taal gevangen kan worden.
Misschien is het een goed idee om te beginnen bij die Techniek- en Magie-kosmologieén, en
hoe zij versies van de werkelijkheid vormen.

Federico Campagna: Techniek en Magie zijn slechts twee manieren van kosmogenese
of wereldvorming en ze zijn gebaseerd op verschillende principes. Het zijn niet

de enige mogelijkheden en geen van beide is meer waar of onwaar dan de andere.
Het is belangrijk om dat in gedachten te houden. Werelden kunnen niet worden
afgemeten aan de mate waarin ze overeenkomen met de werkelijkheid, omdat de
werkelijkheid zelf — ‘de dingen zoals ze werkelijk zijn’ — niet gebonden is aan de
beperkingen van ons cognitieve apparaat. In de woorden van Wallace Stevens:
‘Things as they are / Are changed upon the blue guitar.” Werelden zijn net de lin-
guistische vorm die we aan onze waarnemingen opleggen op basis van onze cogni-
tieve en perceptieve beperkingen en onze culturele en persoonlijke voorkeuren.
Elke wereld is fundamenteel een fictie en bijgevolg is het bouwen van een wereld
een soort mythevorming. Techniek en Magie zijn twee mogelijke mythopoétische
modi, verschillende metrums waarin je een kosmogeen gedicht over de wereld
kunt zingen.

FL: Hoe verhoudt uw opvatting van Magie zich tot anders-zijn en tot de constructie van de
werkelijkheid?

FC: Ik heb de term ‘magie’ inderdaad gekozen vanwege het impliciete element
van ‘het andere’. Ik wilde een werkelijkheidssysteem beschrijven dat ‘anders’ is,
verschillend, vreemd aan het systeem dat momenteel dominant is op vele plaatsen
op onze planeet. Welke naam geven we het? Magie. De Grieken hebben het woord
‘magie’ overgenomen uit het Perzisch. In de oudheid waren de Grieken verspreid
over veel verschillende stadstaten; hun cultuurgebied was gefragmenteerd. Om
politieke, geopolitieke, culturele en filosofische redenen waren de Perzen voor
hen de absolute ‘ander’. Het viel de Grieken op dat bij de zoroastrische Perzen de
priesterklasse — degenen die de communicatiemiddelen tussen de gevestigde macht
en de menselijke samenleving in handen hadden — ‘magi’ werden genoemd. Om
de praktijken en krachten van de magi te defini€ren bedachten ze de term magike
techne. Magike betekent ‘van de magi’ en fechne betekent ‘kunst’. Samen vormt
dat ‘de kunst van de magi’ — de kunst van de ‘ander’. Dat is wat magie is.

Voor mij is het aspect van ‘het andere’ belangrijk. Er schuilt een voordeel in
het omgaan met dingen die niet onmiddellijk herkenbaar zijn als eigen aan onszelf.
We beschouwen onszelf als deel van een traditie, een samenleving, een identiteit,

18 Verschuivende kosmogonieén: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy




een etniciteit of iets van die aard. Het is nuttig om te proberen zich in een andere
traditie, een andere beschaving, een andere samenleving of een ander gender te
verplaatsen, om zo op een fundamenteel belichaamde manier de ander te worden.
Het is een oefening die de grenzen van je eigen werelddefinities vooral poreuzer en
flexibeler maakt en ervoor zorgt dat je minder bang bent om ze te verliezen — en om
je wereld te verliezen. Je beseft dat je tegelijkertijd ‘dit” en ‘dat’ kunt zijn, dat je
kunt overgaan van het ene naar het andere zonder te verdwijnen.

FL: Het belichamen van het andere wordt zo ook een manier om over co-existentie na te
denken. Hoe kunnen verschillende manieren om de werkelijkheid te construeren en te vertellen
naast elkaar bestaan en welke gevolgen heeft het wanneer we een beroep doen op Magische
kosmogonieén in een wereld die Techniek heeft omarmd als de dominante manier van
wereldvorming?

FC: Hoewel ze beide fictief zijn, bieden Magie en Techniek andere mogelijkheden
en hebben ze andere gevolgen. Op existentieel vlak geven ze vorm aan onze percep-
tie van onszelf, onze omgeving en de zin van ons leven; op epistemologisch vlak
geven ze vorm aan de organisatie van ons denken en leren; op politiek vlak bakenen
ze de mogelijkheden af, het idee van goed en kwaad, de sociale instellingen die we
creéren. Elk van deze niveaus is afthankelijk van het wereldvormende basisniveau.
Ieder persoon neemt deze wereldvormende taak individueel op, maar wanneer we
als maatschappij samenleven, moeten we een manier zien te vinden om onze indi-
viduele wereldvormingsprocessen te synchroniseren, zodat we gelijkaardige noties
hebben van identiteit, tijd en ruimte, van wat bestaat en niet bestaat, enzovoort.

Via complexe en hoogst politieke processen synchroniseren mensen zich rond een
bepaald ritme van wereldvorming, dat sociaal dominant wordt. Wie een minoritaire
wereldvorming blijft aanhangen in een samenleving met een andere, dominante
vorm wordt natuurlijk op allerlei wijzen gediscrimineerd.

Het wereldvormingsproces van een minderheidsgroep heeft zeker subversief
potentieel. Tot op zekere hoogte vindt dit idee van het omarmen van een minder-
heidswereldvorming, die mogelijk verband houdt met Magie, nu al plaats. Elke
groep vrienden of elke groep geliefden heeft zijn eigen private wereldvorming,
inclusief eigen metafysica. Ze hebben hun eigen kosmogonische ritme, waarbij
zaken tot bewustzijn komen via specificke metafysische situaties die soms afwijken
van het maatschappelijke meerderheidsmodel. Dit is niet zo verschillend van wat
de Britse anarchist Colin Ward zei over anarchie, namelijk dat zelfs in een autori-
taire samenleving elke echte relatie of vriendschap een anarchistische cel is. Zolang
het een privé-aangelegenheid blijft, is er geen probleem; het is pas een probleem
wanneer je in het openbaar een andere wereldvorming omarmt en probeert om de
conventionele metafysica van je samenleving hierdoor te vervangen. Dan ontstaat
er een botsing, omdat je het bestaan van zaken verdedigt die andere mensen om je
heen — alsook de maatschappij en de instellingen — niet als bestaand erkennen. Of
je stelt, omgekeerd, dat zaken die zij als bestaand erkennen eigenlijk bijgeloof zijn.
Stel je voor dat je door een grenscontrole moet met een wereldbeeld dat natiestaten
als bijgeloof beschouwt in plaats van als ‘echte’ entiteiten: dat veroorzaakt een
botsing. Als het gaat om de publieke opvoering van een wereldbeeld, heeft iemand
die in de minderheid is twee opties. Je kunt strijden voor hegemonie of je kunt je
wegsteken. Strijden voor hegemonie betekent dat je echt probeert om er een meer-
derheidsstandpunt van te maken. Het is een zeer legitieme poging, maar het nadeel is
dat je kunt winnen — wanneer je wint, loop je het risico de ene wereldvorming door
een andere te vervangen en zo de bestaande controle- en onderdrukkingssystemen
te herhalen. Dit is de inherente paradox van elke bevrijdingsstrijd.

19 Verschuivende kosmogonieén: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy




Aan de andere kant hebben we dissimulatie, zich wegsteken, een oude en
geliefde kunst aan de Middellandse Zee, waar ik vandaan kom. De Middellandse
Zee is een gebied waar iedereen elkaar op een bepaald moment in de geschiedenis
veroverd, onderworpen en gekoloniseerd heeft. En waar verschillende geloofs-
systemen zich vaak vermengden, met elkaar botsten of elkaar overlapten. Minder-
heidsovertuigingen en wereldvormingen hebben er zich gedurende zeer lange
periodes moeten wegsteken. Er bestaan filosofische verhandelingen over het be-
lang en de modaliteiten van dissimulatie. Als je Magie omarmt in een wereld van
Techniek, bewijs je misschien naar buiten toe lippendienst aan Techniek terwijl
je stieckem een andere wereldvorming aanhangt en waar mogelijk knaagt aan de
fundamenten van het heersende systeem om je heen. Dat klinkt als een nederlaag,
maar dat hoeft het niet te zijn. Op de lange termijn kan dissimulatie de bestaande
heersende positie uithollen. Het kan zich verspreiden via precedenten in plaats van
propaganda, om zo uiteindelijk de ineenstorting van een bestaand wereldsysteem
teweeg te brengen.

FL: Om bij het idee van ineenstorting te blijven, zou u kunnen uitleggen wat deze notie van het
‘einde van de wereld’, die zo centraal staat in uw filosofie, voor u betekent?

FC: Allereerst is het einde van de wereld altijd het einde van een wereld; het is
eerder het einde van je eigen wereld. Dat is de apocalyps. Er zijn in de geschiede-
nis meerdere apocalypsen geweest, zoals er ook in ieders leven meerdere zijn. De
overgang van kindertijd naar volwassenheid, het einde van een grote liefde of een
belangrijk verlies kunnen voor iemand het einde betekent van een bepaalde wereld-
vorming. Het einde van de wereld kan abrupt tot stand komen, zoals bij de ineen-
storting van bepaalde wereldvormingen in Meso-Amerika ten tijde van de Spaanse
kolonisatie. Of het kan langzaam gebeuren, zoals bij het secularisatieproces dat
het einde betekende van een bepaalde wereldorde in West-Europa — het langzaam
afbrokkelen van de theocratische, op theologie gebaseerde wereldorde van het
christendom in de moderne tijd. Een wereld kan eindigen door een externe factor:
een invasie, een aanval, een catastrofe groot genoeg om de metafysische funda-
menten van de wereld en de verbeelding van zijn bewoners te vernietigen. Maar
een wereld kan eveneens van binnenuit instorten. Soms zijn er interne krachten
die strijden om de metafysische hegemonie en de ineenstorting van een bestaande
wereld teweegbrengen.

Wat gebeurt er na het einde van de wereld? Simpel gezegd: in het begin is
er geen gedeelde metronoom meer om je kijk op de wereld te organiseren. Er is
versnippering, een veelheid aan wereldvormingssystemen die naast elkaar opdui-
ken. Dit kan een verontrustend effect hebben, omdat het oncommuniceerbaarheid
lijkt te creéren en de afgrond van de Realiteit onthult. Men wordt zich bewust
van de kwetsbaarheid en de fictionaliteit van de eigen wereld, en van alle andere
werelden. Het einde van de wereld is ook een kans om weer andere vormen van
wereldvorming uit te vinden. Maar belangrijker nog is het een kans om de onuit-
sprekelijke werkelijkheid te leren kennen, de werkelijkheid zoals ze is — niet alleen
een beangstigende afgrond, maar ook de grond en de pijler van het bestaan en van
het bewustzijn. Het is de mogelijkheidsvoorwaarde waaruit alle mogelijke werelden
ontspruiten. Het einde van de wereld is een apocalyps in de letterlijke betekenis:
een onthulling. Apokalyptein betekent ‘onthullen’. En zoals alle onthullingen is het
schokkend en dwingend.

FL: Bij dit proces van wereldvorming, het maken en uit elkaar halen van werelden, bewegen
we ons door systemen van orde en wanorde. Welke rol spelen de verschuivende systemen van

20 Verschuivende kosmogonieén: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy




orde en chaos bij de apocalyps en bij het bouwen van nieuwe werelden op de ruines van hun
voorgangers?

FC: De strijd tussen chaos en orde is een terugkerend thema in mythologieén en
theologieén en heeft doorgaans te maken met het begin of het einde van de wereld.
We zeggen chaos en orde of beter: chaos en kosmos. Enige terughoudendheid is
hier gepast omdat chaos verwarring lijkt te suggereren, eindeloze beweging, terwijl
het bij kosmos om stabiliteit en duidelijkheid zou gaan. In feite zou het eerlijker
zijn om chaos te zien als de werkelijkheid voorbij de fictie van de wereld. Chaos
verwijst naar wat ik het ‘onuitsprekelijke’ noem, de toestand van de dingen zoals ze
werkelijk zijn. Het is de werkelijkheid onder, rond en voorbij het beperkte beeld dat
we van onze wereld hebben. Het is onuitsprekelijk omdat het de grenzen van onze
taal, onze verbeelding en onze kennis overstijgt en overschrijdt. Dat is wat chaos
is. Kosmos is daarentegen de voortdurende verschuiving en wanorde van dingen die
doorheen de tijd bewegen. Vanuit het oogpunt van het neoplatonisme, een filoso-
fisch systeem waarmee ik me nauw verwant voel, is er één niveau, het niveau van
de pure werkelijkheid, waaraan ik een absoluut bestaan toeken. Dit niveau bestaat
uit dingen zoals ze werkelijk zijn. De wereld en de dingen die ik fictief creéer,
bestaan niet op de manier zoals de werkelijkheid bestaat. Het is een afgeleide vorm
van bestaan. Het is minder echt, maar niettemin echt.

FL: Uw manier om de praktijk van het bouwen van een wereld te benaderen als een synchroni-

satickwestie op basis van axiomatische keuzes doet denken aan de manier waarop een muzikale
compositie tot stand komt. Als we de praktijk van het bouwen van een wereld beschouwen als die
van een stem die tijdssegmenten synchroniseert, dan speelt esthetiek een belangrijke rol in kos-
mogonische vertellingen. Hoe plaats je esthetiek binnen de Techniek- en Magie-kosmogonieén?

FC: In mijn ogen is esthetiek heel belangrijk, vooral vanuit het perspectief van wat
ik ‘Magie’ noem. Maar laat ons niet te veel belang hechten aan de term. Beschouw
het als een wegwijzer. Magie moet worden opgevat als een wereldvorming die
zich ten zeerste bewust is van de onuitsprekelijke werkelijkheid en van de fictio-
naliteit van de wereld. Waarom is esthetiek zo belangrijk? Mijn antwoord zal je
misschien teleurstellen, omdat esthetiek mijns inziens niets te maken heeft met
kunst of muziek, maar eerder met waarneming — zoals in de Griekse etymologie
van het woord, die verwijst naar waarneming. Wanneer we een wereld beginnen

te bouwen, worden we overspoeld door een lawine van ruwe waarnemingen en

die moeten we systematiseren in de vorm van een kosmos. Hoe systematiseren we
onze waarneming? Op basis waarvan? Dat is het esthetische domein: het moment
waarop je beslist welke wereldvorming je zal omarmen. En je moet deze beslissing
puur op basis van je eigen ‘neiging’ nemen. Ik haal de term ‘neiging’ bij de oude
Romeinse epicuristische dichter Lucretius: toen hij beschreef hoe de stroom van
atomen volgens de epicuristische fysica substantie creéert, zei hij dat de atomen in
een rechte lijn vallen, maar dat ze op een gegeven moment afwijken. Deze afwij-
king noemde hij clinamen — ‘neiging’. Op basis van dit beeld kunnen we stellen
dat wij allemaal een neiging hebben die richtinggevend is voor onze fundamentele
esthetische beslissingen over welke metafysische parameters we gebruiken voor
onze wereldvorming.

Door zich bewust te blijven van esthetiek, dat wil zeggen, van het fictieve ele-
ment, van de neiging, van de vrijheid die meespeelt in de manier waarop men een
wereld bouwt, ontstaat een lawine van gevolgen. Je beschouwt de productie van
een wereld niet langer als de ontdekking van een al bestaande, netjes geordende
natuur, zoals negentiende-ecuwse antropologen of botanici dat plachten te doen,

21 Verschuivende kosmogonieén: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy




maar je beseft dat de manier waarop je een narratieve fictie bewoont een vorm van
‘spelen’ is, zoals in een toneelstuk of een spel. Je betreedt een wereld van hande-
lingen waar de dingen niet waar of onwaar zijn: ze zijn fictief. Hoe gedraag je je

in een fictieve wereld als je niet langer kunt vertrouwen op natuurlijke regels die

je vertellen wat goed en fout is — als je niet langer kunt vertrouwen op ethiek? Hoe
geef je richting aan je gedrag? In plaats van je gedrag en je waardeoordelen rich-
ting te geven op ethische basis maak je van het spel je thuis, hetgeen betekent dat
je een speelstijl ontwikkelt die alleen een esthetische dimensie heeft, geen ethische.

FL: Laat ons eindigen met een vraag over de toekomst voorbij onszelf. In Profetic Culture:

Recreation for Adolescents (2021) stelt u dat wij als cultuurproducenten een kans hebben. Omdat

we aan het einde van een bepaald historisch tijdperk staan, bezegelen we de erfenis van deze tijd

en hebben we de kans om verraad te plegen en niet zomaar in een tijdcapsule vast te leggen wat

deze wereldvorm, deze maatschappij werkelijk was. We hebben niet de verantwoordelijkheid
om waarheidsgetrouw te zijn; we mogen liegen. Hoe houdt deze notie van verraad verband met
de praktijk om zich de wereld anders voor te stellen?

22

FC: Het is ondertussen wellicht duidelijk dat ik een fluide verhouding heb met het
begrip waarheid. Zoals pragmatische filosofen doen, zou je kunnen zeggen dat een
‘waarheid’ gemeten moet worden naar wat ze mogelijk maakt en niet op basis van
de feitelijke werkelijkheid. Dit enkel om het begrip ‘liegen’ te introduceren in de
context van een culturele erfenis die van dienst zou kunnen zijn voor de mensen
die na het einde van onze toekomst komen. Ik zeg het einde van ‘onze’ toekomst
omdat de begrippen verleden, heden en toekomst en tijdslijnen altijd verbonden
zijn met bepaalde werelden. Wanneer een wereld eindigt, eindigt zijn tijdlijn en
dus ook zijn toekomst. We hebben vele toekomsten achter ons, vele voorbije
werelden. Het doet me denken aan het boek Contro-passato prossimo (1975) van
de Italiaanse schrijver Guido Morselli. Hij stelde zich een Eerste Wereldoorlog
voor die helemaal anders afliep. Duitsland en Oostenrijk wonnen, Europa werd

de Unie van Europese Socialistische Republieken, het nazisme vond nooit plaats,
enzovoort. Een kleine onderbreking in het midden van het boek resulteert in een
prachtige uitwisseling tussen de schrijver en een redacteur die zegt: ‘Dit kun je niet
maken; je kunt de geschiedenis niet herschrijven.” Waarop de schrijver antwoordt:
‘Natuurlijk wel.” Daar ben ik het mee eens: het is belangrijk om je eigen verleden
te kunnen herschrijven. Want als je erover nadenkt, is de toekomst het actieterrein
van de machtigen. Dat zien we vandaag de dag helaas steeds meer. Het actieterrein
van de zwakkeren is het verleden. Ook al hebben we niet de macht om de toekomst
te veranderen, we hebben altijd de macht om het verleden te veranderen en we
kunnen ons verleden oneindig creatief opnieuw verbeelden. Ik denk bijvoorbeeld
aan hoe Drexciya de trans-Atlantische slavenhandel heruitvond als sciencefiction-
mythologie en zo andere manieren om het heden te bewonen mogelijk maakt.
Mijn omgang met het verleden is erg fluide, hoewel ik de academische historici en
archeologen die ons voorzien van belangrijke documentatie over het feitelijke ver-
leden dankbaar ben — het feitelijke verleden is niet het enige verleden. Dat is de rol
van filosofen: mogelijkheden en voorbeelden tonen van hoe je een beter verleden
kunt produceren en een volledig fictieve wereld kunt omarmen, op een manier die
noch overdreven serieus, noch wanhopig is. Het houdt het vermogen in om met
¢én voet in de afgrond en met de andere in de wereld te staan en te voelen dat de
afgrond paradoxaal genoeg stabiel is en de wereld vluchtig, maar wel een mooi en
prachtig spel.

Verschuivende kosmogonieén: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy




Ecosystemen
van {(r)ictie:
Reflecties

op bevende
landschappen




Variaties op basis van een oproep:
1944 of het wonderlijk realisme
van een Afro-Caribische filosofie

Chris Cyrille-Isaac

In het voorwoord van zijn roman Het koninkrijk van
deze wereld uit 1949 introduceerde de Cubaanse
schrijver Alejo Carpentier de term real maravilloso
(‘het wonderlijk reéle’)." Dit concept wordt vaak in
verband gebracht met het wonderlijk realisme, voor
het eerst geformuleerd door de Haitiaanse schrijver
Jacques Stephen Alexis op het Eerste Internationale
Congres van Zwarte Schrijvers en Kunstenaars aan
de Sorbonne in 1956.2 Hoewel deze twee begrippen
niet exact dezelfde realiteit dekken, noch deel uit-
maken van dezelfde context, verwijzen ze beide naar
Haiti — Alejo Carpentier ontwikkelde het idee van het
real maravilloso® tijdens een reis naar Haiti in 1943
en Jacques Stephen Alexis zou zich bij het uitdenken
van zijn concept baseren op de Haitiaanse realiteit.
Beide wijzen bovendien op een zekere onbepaaldheid
tussen werkelijkheid en fictie in de Caribische reali-
teit. Zowel het wonderlijk realisme als het wonderlijk
reéle roepen een manier van denken op die te maken
heeft met het imaginaire, het poétische en de kracht
van de fantasie.

In 1944 begaf ook de dichter Aimé Césaire zich
naar Haiti om een reeks seminaries te geven, waar-
onder een seminarie over poézie en kennis dat een
filosofische weergave vormde van de reflecties en
esthetiek die zich op dat moment aan het ontwikke-
len waren in de Caribische en de Afrikaanse litera-
tuur.* Zelfs al gebruikte Aimé Césaire de term real
maravilloso niet en was hij ook niet de bedenker van
het begrip wonderlijk realisme, toch vertoonde zijn
manier van denken op het Eerste Inter-Amerikaanse
Filosofie Congres in Port-au-Prince duidelijke sporen
van deze filosofische houding.

Maar waarom is het idee van een Afro-Caribische
realiteit, die zowel heel eigen is als kritisch staat ten
opzichte van de Europese moderniteit, juist vanuit
Haiti geformuleerd? Was de geschiedenis van de
Haitiaanse onafhankelijkheid, die gevoed werd door
het ‘voodoo-denken’,® niet die van de ondergang van
de koloniale macht, van het in vraag stellen van het
binaire denken van de Europese moderniteit en van
de opkomst van een origineel Afro-Caribisch kritisch
denken? Zoals de Haitiaanse filosoof en psychoanaly-
ticus Willy Apollon uitlegt, werd het voodoo-denken

tijdens de revolutie in Santo Domingo — een echte
politicke omverwerping van de koloniale macht —
een culturele, antropologische en esthetische gebeur-
tenis die de waarden van de Europese moderniteit en
haar grote universalia, zoals de Mens en de Rede, op
hun kop zette. Het maakte de ontwikkeling mogelijk
van een ander concept van de mens, een ander con-
cept van de rede. Het is dan ook niet verwonderlijk
dat er precies in Haiti een kritisch Afro-Caribisch
denken is ontstaan, waarin het wonderlijke zich als
een volwaardige categorie profileert die zich verzet
tegen de hegemonie van de Rede.

Het Afro-Caribische wonderlijk realisme biedt
een heel eigen benadering van de wereld, door deze
vanuit een specifieke geschiedenis te beschouwen
als een relationeel geheel. Het was dit perspectief,
de deconstructie van de binaire tegenstellingen
geérfd van de Europese moderniteit — wetenschap/
poézie, materie/vorm, natuur/cultuur, mens/dier,
mens/plant — dat Aimé Césaire in 1944 tot een theorie
omvormde die vervolgens zou worden overgenomen
door de Jamaicaanse filosofe Sylvia Wynter en de
Martinikaanse filosoof Edouard Glissant. Een der-
gelijke herziening vereist een ontologie van materie
en verbeelding, herbekeken vanuit een Caribisch
perspectief, en maakt de weg vrij voor een andere
manier om in de wereld te staan — of die nu levend
is of stervend.

Ik zal dus stilstaan bij Sylvia Wynters en
Edouard Glissants variaties op de tekst van Aimé
Césaires lezing, evenals bij drie verbuigingen van
het wonderlijke die verband houden met materie,
taal en de wereld.

Aimé Césaire en het wonderlijke van de materie

1944. We bevinden ons in Haiti, waar Aimé Césaire
een lezing geeft over de relatie tussen poézie en
kennis. Het jaar daarop wordt de lezing gepubliceerd
in het tijdschrift Tropiques, dat Aimé Césaire samen
met de filosoof René Ménil en de dichteres Suzanne
Césaire uitgeeft.

In de gepubliceerde tekst betoogt en verklaart
Césaire dat po€zie een vorm van kennis is — en niet
slechts een vorm van expressie — die nog fotaler is
dan de wetenschappelijke methode. De poézie dringt
door tot de kern, terwijl de wetenschap aan de opper-
vlakte blijft: ‘Poétische kennis ontstaat in de grote
stilte van wetenschappelijke kennis.”® De wetenschap
blijft verarmd omdat ze zo versnipperd is, terwijl
de poézie alles uit de kast haalt om de allergrootste

24 Chris Cyrille-Isaac, Variaties op basis van een oproep




enigma’s te doorgronden. Dat is het verschil dat
Aimé Césaire maakt tussen poézie en wetenschap
met betrekking tot kennis.

Geinspireerd door Bergson en Nietzsche stelt het
césaireaanse standpunt de a priori’s van kennis — en
bijgevolg van de epistemologie — ter discussie. Voor
Césaire is kennis niet beperkt tot louter feiten of ver-
schijnselen; kennen is niet de stroom der dingen stil-
leggen om elders waarneembare en reproduceerbare
feiten te reproduceren. Kennis is net het verbreken
van de band tussen subject en object om in aanwe-
zigheid te zijn van datgene wat oproept tot zijn:
‘Alles wordt opgeroepen.’” Deze ‘kennis’ is alleen
kennis voor zover we deelnemen aan de wereld en
breken met de illusie van wetenschappelijk objec-
tivisme. Daarin (in de poézie) ligt het metafysische
verlangen naar totaliteit en de mogelijke oplossing
ervan met behulp van de verbeelding en de poétische
intuitie: ‘Hiermee — via het poétische — zijn twee
van de meest angstaanjagende antinomieén opge-
lost die er bestaan: de antinomie van het ene en het
andere, de antinomie van het Ik en de Wereld.’®
Het kennende subject is een subject dat voelt en ver-
beeldt, dat in relatie staat tot alles, dat veelvormig
is en voortdurend in wording, naar het beeld van de
wereld zelf: ‘In ons, de mens van alle tijden. In ons,
alle mensen. In ons, het dierlijke, het plantaardige,
het minerale. De mens is niet alleen mens. Hij is
universum.’® Wat kennis het subject van de kennis
bijbrengt is niet meer beheersing, maar meer schoon-
heid, meer verwondering. ‘Bij het wonderlijke
contact van de innerlijk totaliteit en de uiterlijke
totaliteit, verbeeldend en tegelijkertijd waargenomen
door de dichter, of beter gezegd in de dichter, komen
wonderlijke ontdekkingen tot stand.’™

Laten we ons dus niet vergissen. Het wonderlijke
is hier niet slechts een esthetisch oordeel; we kiezen
ervoor om het in de tekst van Césaire vooral te inter-
preteren als een contactkwestie. Het wonderlijke is
niets anders dan een poética van het contact waarvan
de bron de verbeelding is en waarvan het principe
wording is. Het is precies het tegenovergestelde
van contact in een koloniaal regime, dat vanuit het
identieke poogt te verdelen en te scheiden. Het won-
derlijke is het spirituele contact van alles met alles
in verschil. Op die manier brengt het hybriditeit
voort. In de immanentie van de fysieke wereld lijkt
een vorm van spiritualiteit te huizen, niet als externe
transcendentie, maar als een innerlijke impuls die
alles in een diepe sympathie verbindt en verenigt.
Deze impuls her-kennen is hem direct ervaren, als
schoonheid en vreugde, een oproep tot leven die

enkel de poézie volledig weet uit te drukken. Want
door zichzelf te verkennen onthult de poézie haar
eigen ‘zijn’, een ontologie van relatie en wording.
Vanuit dit perspectief, en in de geest van de filosofie
van Gaston Bachelard, zou men kunnen zeggen dat
de poétische materie voor Césaire tegelijkertijd geo-
logisch, geografisch, kosmisch en mythologisch is.

We zien hier hoe deze positie het gehele oeuvre
van de Martinikaanse filosoof Edouard Glissant zal
beinvloeden, maar ook dat van de Jamaicaanse fi-
losofe Sylvia Wynter, die op zoek zal gaan naar de
materiéle relatie tussen poézie — als een linguistisch
feit — en materie, het organisme, het biologische. Bij
Césaire is het woord, als poétische act, transforme-
rend, het is naturaliserend: ‘De poétische benade-
ring is een naturalisatiebenadering die zich voltrekt
onder de krankzinnige impuls van de verbeelding.’"
Dat is wat de filosofe zal proberen te begrijpen via
een analyse van het wonderlijke en het geweld van
het Woord.

Sylvia Wynter: geweld of het wonderlijke van
het Woord

In zijn tekst riep Aimé Césaire op tot een ‘nieuwe
wetenschap’.'? Sylvia Wynter gaf hieraan gehoor
en zou enkele jaren na de conferentie spreken over
een ‘science of the Word’."® Hoewel Césaire niet

de bedoeling had om een wetenschap in de strikte
zin van het woord te ontwikkelen — met ‘nieuwe
wetenschap’ bedoelde hij wellicht een wetenschap
van het poétische, een poétische wetenschap die het
beeld en de wetenschappelijke benadering op zich
fundamenteel zou veranderen — riep hij wel op tot
een heroverweging van de waarde van het woord.
Voor Sylvia Wynter zal het Woord meer gelezen en
geinterpreteerd worden als het Woord-als-discours
en, in het bijzonder, als-discours-over-de-Mens.
Wat volgens Wynter achter het Woord schuilgaat,

is de Mens als concept — hetgeen niet noodzakelij-
kerwijs het geval was voor Césaire. Wynter zal de
césaireaanse oproep gebruiken, maar er ook een
draai aan geven, eromheen vari€ren, om de fictie
van de Mens binnen de westerse filosofische traditie
te bekritiseren en in plaats daarvan een Caribische
filosofische antropologie voor te stellen waarin het
verhaal, de mythe — en dus het Woord — een rol
spelen in de constructie van de mens als mens, een
rol die even bepalend is als puur biologische of eco-
nomische determineringen — determineringen die
van groot belang waren in de ontwikkeling van de

25 Chris Cyrille-Isaac, Variaties op basis van een oproep




moderne Europese wetenschap en de economie als
wetenschap. Voor de filosofe spelen verhalen, het
culturele apparaat — of wat zij mythoi' noemt — een
ontologische rol, die door de moderne wetenschap
ontleed en onzichtbaar gemaakt werd ten gunste van
bios™: het biologische of het ‘natuurlijke’. Dat is

de scheiding natuur/cultuur. Deze scheiding tussen
enerzijds de rede en de cultuur en anderzijds het
irrationele en de natuur is ontstaan vanuit de rassen-
matrix die zich doorzette tijdens de kolonisatie van
de Amerika’s en die vanaf de andere kant van de
oceaan het rassubject naar de duisternis van het
irrationele en het niet-zijn heeft verbannen, om zo
in Europa de uitvinding van de Mens als rationeel
subject te bevorderen.

Het is deze opsplitsing die Sylvia Wynter door-
breekt wanneer ze gehoor geeft aan de poétische op-
roep van Césaire, die kritisch stond ten op zichte van
het binarisme van de wetenschappelijke methode,
waarbij subject en object, natuur en cultuur van
elkaar worden gescheiden, en aan de manier waarop
de moderne wetenschap de mens en de wereld ge-
construeerd, of misschien eerder verarmd heeft.
Maar in tegenstelling tot Césaire richt Wynter zich
meer op de politieke en culturele omstandigheden
van de productie van het Woord-als-discours. Het
Woord is ook de politieke ideologie die transcenden-
taal functioneert, niet alleen het positieve materiaal
van de poétische materie. Het gaat dus evenzeer om
het ontrafelen als om het her-maken van het woord,
evenzeer om het uitvinden als om het deconstru-
eren ervan, steeds weer, om te ontsnappen aan de
dominante ficties en er nieuwe uit te vinden. Het
ontrafelen is dus evenzeer een vorm van geweld als
een kans.

We moeten enkel nog die wetenschap van het
Woord opbouwen die toegang zou geven tot een
nieuwe poética (van de hybriditeit) en de mens be-
grijpelijk zou maken als “‘Homo narrans’'® in plaats
van als ‘Homo ceconomicus’." In die zin strijdt
Sylvia Wynter, aan de zijde van Aim¢é Césaire, voor
een andere zijnswijze, ver verwijderd van elk kapi-
talistisch en kolonialistisch zijn. Het wonderlijk
realisme van haar filosofie is het eindeloze spel van
de materie, dat voortdurend gecamoufleerd wordt
door ideologische naturalisering. Het is het spel
van de materie en dat van de taal, die zich in haar
hybriditeit bewust moet worden van haar relativiteit
en materialiteit, en dus van haar emancipatorisch
transformatievermogen.

Voor Sylvia Wynter blijft de horizon van deze
transformatie de omverwerping van een van de

grootste ficties van de moderniteit: ras. Vandaar het
politieke belang voor de schrijfster van de emanci-
patie van door ras getekende gebieden zoals Afrika
en het Caribisch gebied, om zo een andere zijnswijze
tot stand te brengen, een nieuwe antropologie van de
mens, een nieuwe wetenschap van de mens vanuit
Afrika en het Caribisch gebied.

Edouard Glissant en het wonderlijke van de wereld

Ook de dichter-filosoof Edouard Glissant zal de
oproep van Aimé Césaire beantwoorden, in een tekst
getiteld Image de [’étre, lieux de 'imaginaire,' die
hij in mei 2005 uitsprak in het kader van een confe-
rentie in Parijs georganiseerd door de Cercle freu-
dien en Espace analytique. In tegenstelling tot het
antropocentrisme van Sylvia Wynter, die zich meer
richt op de vraag naar de mens en het menselijke,
vat Glissant het vraagstuk van de poézie op als deel
van de wereld en de aarde. In die zin staat hij dicht
bij Césaire. In deze lezing, opgenomen in zijn boek
Une nouvelle région du monde. Esthétique 1, neemt
Glissant het césaireaanse onderscheid tussen poéti-
sche en wetenschappelijke kennis over. Hij spreekt
over ‘naief denken’ en ‘wetenschappelijk denken’'®
en analyseert kennis in relatie tot wat hij een ‘antro-
pomorfisme’ van het denken noemt of, daaraan
tegengesteld, een ‘geomorfisme’.?°

Het naieve denken — en dus ook de poézie — zou
zowel geneigd zijn te antropomorfiseren, wanneer
het mythen gebruikt als politiek instrument ter legi-
timering van het bezit van een grondgebied door een
bepaalde gemeenschap, als te geomorfiseren, ‘wan-
neer het probeert, via een volledig omgekeerde
beweging, de basisbestanddelen van de gehele
mensheid terug te brengen tot een poétische geogra-
fie en geologie die deze overstijgen en integreren’.?!
We zouden dus kunnen zeggen dat poétische kennis
voor Edouard Glissant niet in de eerste plaats poli-
tiek is, maar wel een benadering en uitdieping via
de verbeelding van de geografieén en de geologie
van het zijn.

Waar de mythen — die, laten we dat niet vergeten,
in de eerste plaats een politieke functie hebben ter
legitimatie van een grondgebied door een gemeen-
schap — van de Europese moderniteit de wereld heb-
ben geconsolideerd en in territoria hebben verdeeld —
vanuit een rassengrammatica en beginnend bij de
kolonisatie van Afrika en de Amerika’s (en boven-
dien ten koste van de aarde), is het voor Glissant
zaak om een andere poética voor te stellen, andere

26 Chris Cyrille-Isaac, Variaties op basis van een oproep




mythen die gebaseerd zijn op een poétische ontologie
van relatie en wording — dichter bij de aarde en als
een dekolonisering van de oude benaderingen.
Glissant stelt voor wat hij in een andere context een
‘omzetting van het “zijn”’?2 noemt, dat wil zeggen
een andere manier van bewonen, gebaseerd op onze
relatie met de aarde en vanuit wat we een poética
van de geologie en de geografie zouden kunnen noe-
men, namelijk een bepaalde relatie tot ruimte en haar
beweging vanuit een verbeelding van de wereld zelf
die in beweging is.

De verbeelding is Edouard Glissants politiek:
als ook de aarde het product is van de materialiteit
van onze ficties, dan betekent het veranderen van
onze ficties het veranderen van de materialiteit
van de aarde — en niet alleen van het biologische
lichaam, zoals bij Wynter het geval is. Daar ligt de
poétische kennis.

Het wonderlijke van de glissantiaanse filosofie is
de onvoorspelbare, onberekenbare en onontwarbare
relatie die aan de grondslag ligt van de wereld en de
aarde, van hun voortdurende beweging. Het is het
voor altijd utopische deel van de wereld en de aarde,
in de wetenschap dat beide uiteindelijk zullen verwe-
zenlijkt worden — dat wil zeggen getotaliseerd — in
een oneindige reeks steeds nieuwe verschillen, hun
onderlinge spel eindeloos herhalend zonder dat we
het ooit kunnen stoppen. Het is het wonderlijke van
het zijn van de wereld, in zoverre er altijd een raadsel
zal opduiken waaraan wij zullen deelnemen.

Het wonderlijke van het opene

Uiteindelijk strijdt het filosofische wonderlijk rea-
lisme vanuit de specifieke geschiedenis van de
Caraiben tegen de bewoningsvorm van de Europese
filosofische traditie, tegen haar universalisme en
het opdringen van haar economische, culturele en
politieke model. Het opent de weg naar een Afro-
Caribische onto-epistemologie van relaties, waarin
de wetenschap ‘poézie leert spreken’,?® om het in de
woorden van de Martinikaanse dichter Monchoachi
te zeggen.

Als we het denken van de genoemde filosofen
verder doortrekken, barst het wetenschap/poéziebi-
narisme in stukken. De poézie is wetenschappelijk,
de wetenschap is altijd poétisch, vervuld van en
gevuld met beelden, dromen en mijmeringen, maar
ook nachtmerries, waanideeén, soms dwaasheden
en hallucinaties. Of ze nu via de wetenschap of via
de poézie wordt aangesneden, kennis is altijd een

manier om de Aarde te bewonen, om te leren leven
in de aanwezigheid van de totaliteit van wat leeft en
ook met wat stervende is.

Tot slot: kennen, is opreizen uit de Aarde.

Noten

1 Alejo Carpentier, El reino de este mundo,
Madrid, Alianza Editorial, 2012 [1ste ed. 1949],
p. 17 [Nederlandse vertaling: Het koninkrijk
van deze wereld, vert. Arthur H. Seelemann,
Haarlem, Uitgeverij In de Knipscheer, 1997.]

2 Alexis, Jacques Stephen, ‘Du réalisme mer-
veilleux des Haitiens’, in: Présence africaine,
2002, nr. 165-166, pp. 91-112 (https://
classiques.ugam.ca/classiques/Alexis
_Jacques_Stephen/Du_realisme_merveilleux
_Haitiens/Du_realisme_merveilleux_Haitiens
_texte.html). Over het congres, zie Sarah
Frioux-Salgas, ‘Le 1¢ Congres international des
écrivains et artistes noirs (Parijs, Sorbonne,
19-22 september 1956): replay’, in: Hommes
& Migrations [online], 1332 | 2021, doi.org
/10.4000/hommesmigrations.12279.

3 ‘Hetis na zijn reis naar Haiti in 1943 dat
Carpentier zijn roman over de koloniale ge-
schiedenis van Saint-Domingue schrijft, meer
bepaald over de slavenopstand, die gedo-
mineerd werd door de even charismatische
als mythische figuur van Mackandal. In zijn
voorwoord lijkt het concept réel merveilleux te
ontstaan uit de observatie van het landschap
en de geschiedenis van Haiti, die onlosmakelijk
met elkaar verbonden zijn’, vert. in Vanessa
Besand, ‘Réalisme magique et réalisme mer-
veilleux. Autour de quelques enjeux terminolo-
giques depuis Alejo Carpentier’, in: Savoirs en
lien, 2022/1, online gepubliceerd op 15 decem-
ber 2022 (doi:10.58335/sel.171).

4  Aimé Césaire, ‘Poésie et connaissance’, in:
Tropiques, Fort-de-France, januari 1945, nr. 12,
pp. 157—-170 (https://blogs.law.columbia.edu
/nietzsche1313/files/2016/10/PC.pdf).

5  Willy Apollon, Le vaudou. Un espace pour les
voix, Paris, Editions Galilée, 1976, p. 19.

6 Césaire, op.cit., p. 157.

7  Ibidem, p. 162.

8 Ibidem, p. 163.

9 Ibidem, p. 162.

10 Ibidem, p. 170.

11 Ibidem, p. 169.

12 Ibidem, p. 164.

13 Katherine McKittrick, Sylvia Wynter. On Being
Human as Praxis, Durham, Duke University
Press, 2015, p. 14.

14 Ibidem, p. 18.

15 Idem.

16 Ibidem, p. 25.

17 Ibidem, p. 20.

18 Edouard Glissant, ‘Image de I'étre, lieux de
limaginaire ’, in: Une nouvelle région du
monde. Esthétique 1, Parijs, Gallimard, 2006,
pp. 176-187.

19 Ibidem, p. 176.

20 Ibidem, p. 177.

21 Ibidem, p. 176.

22 Edouard Glissant, Introduction & une poétique
du divers, Parijs, Gallimard, 1996, pp. 14—15.

23 Monchoachi, Retour a la parole sauvage,
Parijs, lundimatin, 2023, p. 247.

27 Chris Cyrille-Isaac, Variaties op basis van een oproep




TransMaterialiteiten:
Trans*/materie/realiteiten en queer
politieke verbeelding

Karen Barad

Een bliksem is een reiken naar, een vlamboog
vormende dis/junctuur, een treffend antwoord op
geladen verlangens.” Een donkere hemel. Diepe
duisternis, geen sprankel licht om je oog te laten
rusten. Ragfijne elektrische schetsen, gekrabbeld in
vloeibaar licht, komen zomaar uit de lucht gevallen,
verschijnen en verdwijnen sneller dan het menselijk
oog kan waarnemen. Af en toe lichten flitsen van
potentieel op, hints van mogelijke verbindingslijnen.
Het verlangen groeit terwijl de lucht knettert van
verwachting. Bliksemschichten worden geboren uit
dergelijke geladen verlangens. Vertakkende uitdruk-
kingen van verlengd verlangen, nauwelijks zichtbare
draadvormige gebaren, onsamenhangende aarze-
lende lichtgevende krabbels — de minste prikkeling
van dit verlangend veld biedt een eventueel en sug-
gestief vermoeden van de lichtshow die nog komt.
Geen enkel ononderbroken pad van de hemel naar de
grond kan de wilde verbeelding stillen, de aandrang
om te experimenteren met verschillende mogelijke
manieren om verbinding te maken, een spel met
allerlei dwaalsporen in een virtuele verkenning van
diverse vormen van koppeling en verbroken/verbon-
den verwantschap. Tegen een donkere hemel is het
mogelijk een glimp op te vangen van de wilde ener-
gie der onbepaaldheid in actie.

Net zoals de bliksem is dit artikel een verkenning
van geladen verlangens en het gevonk van nieuwe
verbeeldingen. Het is een experimenteel artikel over
de experimentele aard van materie — haar neiging
om elk on/voorstelbaar pad, elke on/mogelijkheid uit
te testen.

Elektrisch intermezzo: virtuele aanraking

Aanraking is voor een natuurkundige slechts een
elektromagnetische interactie.? Een veelgehoorde
verklaring voor de fysica van de aanraking is dat er
alvast geen aanraking bij komt kijken. Dat wil zeg-
gen, er is geen daadwerkelijk contact. Je denkt mis-
schien dat je een koffiemok aanraakt wanneer je haar
naar je mond brengt, maar je hand raakt de mok niet
echt aan. Uiteraard voel je het gladde oppervlak van

de buitenkant van de mok op de plek waar je vingers
ermee in contact komen (of lijken te komen), maar
wat je eigenlijk voelt, zo vertellen natuurkundigen
ons, is de elektromagnetische afstoting tussen de
elektronen van de atomen waaruit je vingers bestaan
en die waaruit de mok bestaat.> Wat je ook probeert,
je kunt twee elektronen niet rechtstreeks met elkaar
in contact brengen.

De reden dat het bureau stevig aanvoelt, of de
vacht van de kat zacht, of dat we koffiekopjes en
elkaars handen (zelfs maar) kunnen vasthouden, is
een effect van de elektromagnetische afstoting. Het
enige wat we echt voelen is het elektromagnetische
veld, niet de ander naar wiens aanraking we op zoek
zijn. Atomen bestaan grotendeels uit lege ruimte en
de elektronen aan de uiterste randen van een atoom
kunnen geen direct contact verdragen. Elektromag-
netische afstoting: negatief geladen deeltjes die
vanop een afstand met elkaar communiceren duwen
elkaar weg. Dat is het verhaaltje dat de natuurkunde
doorgaans over aanraking vertelt. De afstoting in het
hart van de aantrekking. Ga maar na hoe ver je met
dit verhaal komt bij geliefden. Geen wonder dat de
romantische dichters er genoeg van hadden.

Bliksem: reacties op een verlangend veld

Bliksem is een energiereactie op een sterk geladen
veld. De opbouw naar bliksem elektriseert de zin-
tuigen; de lucht knettert van verlangen.* Door een
mechanisme dat wetenschappers nog niet volledig
weten te verklaren, raakt een onweerswolk elek-
trisch extreem gepolariseerd — elektronen worden
ontdaan van de atomen waar ze ooit aan vastzaten
en verzamelen zich in het onderste deel van de
wolk het dichtst bij de aarde, waardoor de wolk

als geheel een negatieve lading krijgt. Als reactie
hierop graven de elektronen van de atomen van het
aardoppervlak zich in in de grond om verder weg te
komen van de opbouw van negatieve ladingen aan
de onderrand van de wolk, waardoor het aardopper-
vlak als geheel een positieve lading krijgt. Op deze
manier ontstaat er een sterk elektrisch veld tussen de
aarde en de wolk, en het verlangen zal niet worden
bevredigd zonder ontlading. Het verlangen om een
geleidend pad te vinden dat de twee verbindt, wordt
allesverterend.

De eerste vermoedens van een pad hebben een
bescheiden start en wijzen niet op een aankomende
bliksemschicht. ‘Het begint als een klein vonkje
in de wolk vijf mijl hoger. Een stroom elektronen

28 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



stormt naar buiten, legt honderd meter af en houdt
dan een paar miljoenste van een seconde halt. Dan
slingert de stroom een andere kant op, houdt op-
nieuw en opnieuw halt. Vaak vertakt en splitst de
stroom zich. Dit is nog geen bliksemschicht (mijn
nadruk).” Deze nauwelijks lichtgevende eerste ge-
baren worden ‘voorontlading’ genoemd. De opbouw
van negatieve ladingen (elektronen) in de lagere
regionen van de wolk lost zichzelf echter niet op
via een directe stroom van elektronen die zich een
weg naar de aarde banen. In plaats daarvan reageert
de grond met een eigen opwaarts signaal. ‘Wanneer
die voorontlading minder dan tien of honderd meter
van de grond is, is de grond zich ervan bewust dat
er een groot overschot” aan lading is en ‘bepaalde
objecten op aarde reageren door kleine stralen rich-
ting de voorontlading te lanceren, zwaklumineuze
plasmadraden die verbinding zoeken met wat er
naar beneden komt’. Dit is een teken dat objecten
op de grond ingaan op de avances van de wolk.
Wanneer een van de opwaartse reacties een neer-
waarts gebaar ontmoet, krijgen we een explosief
resultaat: er ontstaat een krachtige ontlading in de
vorm van een bliksemschicht. Maar zelfs nadat er
speels een verbindend pad is gesuggereerd, verloopt
de ontlading niet op continue wijze: ‘Het deel van
de stroom dat zich het dichtst bij de grond bevindt,
zal eerst leeglopen, daarna opeenvolgend de hogere
delen en tenslotte de lading uit de wolk zelf. De
zichtbare bliksemschicht beweegt zich dus van de
grond omhoog naar de wolk naarmate de massieve
elektrische stromen naar beneden stromen.’
Wellicht de meest verlevendigende, levendige
reactie op verschil ooit. Bliksemexpert Martin Uman
legt deze vreemd bezielde onbezielde verhouding
uit met de volgende woorden: ‘Het is belangrijk
om te weten... dat een voorontlading doorgaans
vanuit de wolk vertrekt zonder enige “kennis” van
de gebouwen of geografie beneden. Er wordt zelfs
gedacht... dat de voorontlading zich “niet bewust” is
van de objecten beneden totdat zij enkele tientallen
meters van het uiteindelijke inslagpunt is. Wanneer
het “bewustzijn” intreedt, wordt er vanaf het punt
dat geraakt moet worden een aanzet tot een reizende
vonk gegeven die zich opwaarts voortplant om de
neerwaarts bewegende voorontlading te ontmoeten
en het pad naar de grond te voltooien.”® Welk mecha-
nisme is er aan het werk in deze communicatieve
uitwisseling tussen hemel en grond wanneer bewust-
zijn aan de basis ligt van deze vreemd bezielde
onbezielde verhouding? En hoe loopt deze uitwis-
seling als het ware op de zaken vooruit?® Wat voor

queer communicatie is hier gaande? Wat moeten we
denken van een communicatie die zender noch ont-
vanger heeft totdat de overdracht heeft plaatsgevon-
den? Met andere woorden, wat moeten we denken
van het feit dat het bestaan van zender en ontvanger
uit een niet-lokale verhouding volgt en er niet aan
voorafgaat? Wat voor vreemde causaliteit wordt hier
tot stand gebracht?

Een bliksemschicht is niet simpelweg de oplos-
sing van de opbouw van een ladingsverschil tussen
de aarde en een onweerswolk: een bliksemschicht
gaat niet gewoon van de onweerswolk naar de aarde
langs een (weliswaar enigszins grillig) eenrichtings-
pad; het is eerder zo dat hier en daar en af en toe
geflirt neerstrijkt naarmate voorontladingen en
positieve stralen mogelijke vormen van verbinding
aangeven. De weg die de bliksem aflegt is niet alleen
onvoorspelbaar, maar verloopt ook niet volgens
een of ander ononderbroken eenrichtingspad tussen
hemel en aarde. Hoewel de schaal verre van micro-
scopisch is, lijkt het erop dat we getuige zijn van een
kwantumvorm van communicatie — een proces van
iteratieve intra-activiteit.”

Trans*formaties

Wat de kwantumveldtheorie betreft, is het niet moei-
lijk om problemen te vinden — epistemologische
problemen, ontologische problemen, problemen van
soorten, van identiteiten, problemen die te maken
hebben met de aard van aanraking en zelfaanraking,
met zijn en tijd, enzovoort.® Het is niet zozeer dat er
om elke hoek problemen schuilen; volgens de kwan-
tumveldtheorie wonen ze in ons en wonen wij erin,
of beter gezegd, wonen problemen in alles en niets —
materie en leegte.

Hoe begrijpt de kwantumveldtheorie de aard van
de materie? Laten we beginnen met het elektron,
een van de eenvoudigste deeltjes — een puntdeeltje —
een deeltje zonder structuur. Zelfs het eenvoudigste
beetje materie veroorzaakt allerlei moeilijkheden
voor de kwantumveldtheorie. Want als gevolg van
de onbepaaldheid van tijd en zijn bestaat het elektron
niet als een geisoleerd deeltje, maar is het altijd al
onlosmakelijk verbonden met de wilde activiteiten
van het vacuiim. Met andere woorden, het elektron is
altijd (al) op alle mogelijke manieren aan het intra-
ageren met de virtuele deeltjes van het vacuiim. Het
elektron zal bijvoorbeeld een virtueel foton uitzen-
den en vervolgens weer absorberen. Deze mogelijk-
heid wordt begrepen als een elektromagnetische

29 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



intra-actie tussen het elektron en zichzelf. Een deel
van wat een elektron is, is zijn zelfenergetische
intra-actie.’

Maar deze zelfenergetische intra-actie is even-
min een geisoleerd proces. Allerlei verwikkelingen
zijn mogelijk en vinden plaats in deze schuimende
virtuele soep der onbepaaldheid die we ironisch
genoeg beschouwen als een toestand van pure leegte.
Naast het feit dat het elektron een virtueel foton met
zichzelf uitwisselt (zichzelf aanraakt, met andere
woorden), is het voor dat virtuele foton ook moge-
lijk om andere intra-acties met zichzelf te hebben:
het virtuele foton kan bijvoorbeeld metamorfose-
ren/overgaan — van identiteit veranderen. Het kan
transformeren in een virtueel elektron-positron-
paar, die elkaar vervolgens vernietigen en opnieuw
veranderen in een enkel virtueel foton voordat het
weer wordt geabsorbeerd door het elektron. (Een
positron is het antideeltje van het elektron — het heeft
dezelfde massa maar de tegenovergestelde lading
en gaat terug in de tijd. Zelfs de richting van de tijd
is onbepaald.) Enzovoort. Dit ‘enzovoort’ is een
afkorting van een oneindige reeks mogelijkheden die
elke mogelijke intra-actie met elk mogelijke virtueel
deeltje waarmee het kan intra-ageren inhoudt. Er is
dus een virtuele verkenning van elke mogelijkheid.
En deze oneindige reeks mogelijkheden, of onein-
dige som van geschiedenissen, houdt in dat een deel-
tje zichzelf aanraakt, dat het deeltje dat de aanraking
doorgeeft zichzelf transformeert, dat die aanraking
zich vervolgens zelf aanraakt en transformeert en
andere deeltjes aanraakt die het vacuiim vormen,
enzovoort, tot in het oneindige. (Niet alles is moge-
lijk vanuit een bepaalde intra-actie, maar er is een
oneindig aantal mogelijkheden.) Elk aanrakings-
niveau wordt dus zelf aangeraakt door alle mogelijke
andere niveaus. Zelf-intra-acties van deeltjes leiden
tot deeltjesovergangen van de ene soort naar de
andere, een radicaal ongedaanmaking der soorten —
queer/trans*formaties.' Vandaar dat zelfaanraking
een ontmoeting is met de oneindige alteriteit van het
zelf. Materie is ingeplooidheid, ingewikkeldheid;
ze kan niet anders dan zichzelf aanraken, en in dit
aanraken van zichzelf komt ze in contact met de
oneindige alteriteit die ze is. Polymorfe perversiteit
verheven tot de oneindige macht: over een queer/
trans* intimiteit gesproken!

Wat hier in twijfel wordt getrokken is de aard
van het ‘zelf’, niet alleen in zijns- maar ook in tijds-
termen. Dat wil zeggen dat het zelf in belangrijke
mate verspreid/afgebogen wordt door de tijd en
het zijn.

In een opmerking die specifiek ging over de
zelfenergetische intra-actie van het elektron, sprak
de fysicus Richard Feynman, die een Nobelprijs
won voor zijn bijdrage aan de ontwikkeling van
de kwantumveldtheorie, zijn afschuw uit over de
monsterlijke aard van het elektron en diens perverse
manier van omgaan met de wereld: ‘In plaats van
rechtstreeks van het ene punt naar het andere te gaan,
gaat het elektron een tijdje mee en zendt dan plotse-
ling een foton uit; vervolgens (oh horror!) absorbeert
het zijn eigen foton. Dat lijkt iets “immoreels”, maar
het elektron doet het gewoon!’" Deze zelfenergie/
zelfaanraking is ook bestempeld als een pervertering
van de theorie omdat de berekening van de bijdrage
van de zelfenergie oneindig is, en dat is een onaan-
vaardbaar antwoord op elke vraag over de aard van
het elektron (zoals: wat is zijn massa of lading?).
Blijkbaar is zichzelf aanraken, of door jezelf aange-
raakt worden — misschien is deze dubbelzinnigheid/
onbeslisbaarheid/onbepaaldheid wel de sleutel tot
het probleem — niet alleen problematisch maar een
morele schending, de bron van alle problemen.

Auto-intra-acties

Het ‘probleem’ van zelfaanraking, vooral het zelf
aanraken van de ander, is een perversiteit van de
kwantumveldtheorie die veel dieper gaat dan we
hier kunnen behandelen. De kern ervan gaat als
volgt: deze perversiteit, die aan de basis ligt van een
ongewenste oneindigheid, die de mogelijkheid van
berekenbaarheid bedreigt, wordt ‘gerenormaliseerd’
(uiteraard — hadden we iets anders verwacht?!).
Hoe gaat dit in zijn werk? Natuurkundigen opper-
den dat er in dit geval twee verschillende soorten
oneindigheden/perversies betrokken zijn: de ene
heeft te maken met zelfaanraking en de andere met
naaktheid. Dat wil zeggen dat er naast de oneindig-
heid die verband houdt met zelfaanraking ook een
oneindigheid is die te maken heeft met het ‘naakte’
puntdeeltje, met de aanvankelijke metafysische
aanname dat er alleen een elektron is — het ‘uitge-
klede’, ‘naakte’ elektron — en de leegte, apart van
elkaar. Renormalisatie is het systematisch opheffen
van oneindigheden: een interventie gebaseerd op het
idee dat de aftrekking van oneindigheden (van ver-
schillende grootte) een eindige grootheid kan zijn.
Perversie die perversie elimineert. Het opheffings-
idee gaat als volgt: de oneindigheid van het ‘naakte’
puntdeeltje heft de oneindigheid geassocieerd met
de ‘wolk’ van virtuele deeltjes op; op deze manier

30 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



wordt het ‘naakte’ puntdeeltje ‘aangekleed’ door de
bijdrage van het vacuiim (dat wil zeggen, de wolk
van virtuele deeltjes). Het ‘aangeklede’ elektron —
het elektron in drag — of het fysische elektron wordt
zo gerenormaliseerd, ‘normaal’ (eindig) gemaakt.
(Ik maak hier gebruik van technische taal!)

Renormalisatie is het wiskundig behandelen/
temmen van deze oneindigheden. Dat wil zeggen dat
de oneindigheden van elkaar worden ‘afgetrokken’,
hetgeen een eindig antwoord oplevert. Wiskundig
gezien is dat een heuse krachttoer. Voor een queer
theoreticus is het een conceptueel genot. Het toont
dat alle materie, materie in haar ‘essentie’ (en dat is
natuurlijk precies wat hier in verwarring gebracht
wordt), een enorme opeenstapeling van perversitei-
ten is: een oneindigheid van oneindigheden."

Samengevat kunnen we stellen dat de kwantum-
veldtheorie de ontologie van de klassieke fysica radi-
caal deconstrueert. De uitgangsontologie van deeltjes
en leegte — een basaal reductionistisch essentialisme
— wordt ongedaan gemaakt door de kwantumveld-
theorie. Volgens de kwantumveldtheorie vormen per-
versiteit en monstruositeit de kern van het zijn — of
beter gezegd, het is ervan doorregen. Alles wat aan-
raakt, brengt een oneindige alteriteit met zich mee,
zodat het aanraken van de ander het aanraken van
alle anderen 1is, inclusief het ‘zelf’, en het aanraken
van het ‘zelf” het aanraken van de vreemdeling bin-
nen in zichzelf. Zelfs de kleinste beetjes materie zijn
een onpeilbare veelheid. Elk ‘individu’ omvat altijd
al alle mogelijke intra-acties met ‘zichzelf” via alle
mogelijke virtuele anderen, inclusief degenen (en
zichzelf) die niet gelijktijdig met zichzelf zijn. Elk
eindig wezen is met andere woorden altijd al doorre-
gen van een oneindige alteriteit die wordt afgebogen
door het zijn en de tijd. Onbepaaldheid is een onge-
daan/maken van identiteit dat de fundamenten van
het niet/zijn op losse schroeven zet.

Elektronen zijn bijvoorbeeld inherent chimaerae —
soortenkruisingen en mengsels — gemaakt van vir-
tuele configuraties/herconfiguraties van ongelijk-
soortige wezens verspreid over ruimte en tijd, het
ongedaan maken van soorten, van zijn/worden, afwe-
zigheid/aanwezigheid, hier/daar, nu/dan. Tot zover
de natuurlijke essentie. Het elektron — een puntdeel-
tje zonder structuur — is een lappendeken van soorten
aan elkaar gehecht in unheimische configuraties. Het
probeert nieuwe aanhangsels uit, gemaakt van ver-
schillende deeltjes-antideeltjesparen, en produceert
en absorbeert verschillen van elke mogelijke soort,
een radicaal ongedaan maken van ‘soort’ als essen-
tieel verschil: zijn identiteit is het ongedaan maken

van identiteit. Zijn natuur is onnatuurlijk, niet ge-
geven, niet vast, maar altijd in overgang en zichzelf
transformerend. Elektronen (her)baren zichzelf in
hun omgang met alle anderen, niet als een daad van
zelfbaring, maar als een voortdurend herscheppen,
ongedaan/maken van zichzelf. Elektronen zijn altijd
al ontijdig. Perverse exploraties zijn voor elektronen
geen occasionele activiteit: experimenten in intra-
actieve trans*materi€le performativiteit zijn wat een
elektron is.™

Ontologische onbepaaldheid — radicale openheid,
een oneindigheid aan mogelijkheden — is de kern
van de materie. Wat vreemd dat onbepaaldheid, in
haar oneindige openheid, de voorwaarde is voor de
mogelijkheid van alle structuren in hun dynamisch
herconfigurerende in/stabiliteit. In haar iteratieve
materialisering is materie een dynamisch spel van
on/bepaaldheid. Materie is nooit een afgehandelde
materie. Ze is altijd al radicaal open. Afronding kan
niet worden verzekerd wanneer de on/mogelijk-
heidsvoorwaarden en doorleefde onbepaaldheden
inherent zijn aan wat materie is, en niet supplemen-
tair. In belangrijke mate, in adembenemend intieme
zin, is aanraken en voelen wat materie doet, of beter
gezegd, wat materie is: materie is verdichting van
responsen, van respons-abiliteit.

Elk beetje materie wordt gevormd door responsa-
biliteit; elk beetje wordt gevormd als verantwoorde-
lijk voor de ander, in aanraking met de ander. Materie
is een ontijdige en unheimisch intieme materie, ver-
dichtingen van zijn en tijd.

Virtuele trans/materie/realiteiten en queer politicke
verbeelding

‘Ik schaam me niet... om mijn egalitaire relatie
met niet-menselijk materieel Zijn; alles komt
voort uit dezelfde matrix van mogelijkheden.’
—Stryker, ‘My Words to Victor Frankenstein
Above the Village of Chamounix’

Monsters beloven een regeneratieve politiek, een uit-
nodiging om nieuwe manieren van contact te verken-
nen, nieuwe wordingsvormen, nieuwe mogelijkheden
voor verwantschap, affiniteiten en verandering.'
Regeneratie opgevat als een kwantumverschijnsel
brengt het radicale potentieel van onbepaaldheid aan
het licht. De onbepaaldheid van zijn-tijd/tijd-zijn
betekent dat materie/materialiteit een kwestie is van
materiéle omzwervingen/verwonderingen, een virtu-
ele verkenning van wat zou kunnen zijn/is geweest,

31 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



verspreid over ruimtetijdzijn en gecondenseerd in
elk materieel beetje-hier-nu, elke morzel (elk ‘aan-
gekleed punt’) ruimtetijdmateriéring.

Het virtuele is geen verzameling individuele
mogelijkheden waarvan er één nog te realiseren of
te actualiseren is." Virtuele mogelijkheden gaan niet
om wat afwezig is in verhouding tot de aanwezig-
heid van het reéle. Ze gaan niet om onbewandelde
paden of een of andere ongerealiseerde potentiéle
toekomst als tegenhanger van de werkelijk beleefde
realiteit. Het virtuele is een opeenstapeling van on/
mogelijkheden, het energieke gebons van het niets,
van materié€le creatieve en generatieve krachten.
Virtuele mogelijkheden zijn materiéle exploraties die
integraal deel uitmaken van wat materie is. Materie
is niet het gegevene, het onveranderlijke, de naakte
feiten van de natuur. Materie is niet onbezield,
levenloos, eeuwig. Materie is een verbeeldingsvolle
materiéle verkenning van niet/zijn, creatief regene-
ratief, een voortdurende trans*/vorming. Materie is
een condensering van verspreide en meervoudige
vormen van zijn-tijd, waar de toekomst en het ver-
leden worden afgebogen tot het nu, tot elk moment.
Materie is verwikkeld in haar eigen veld van ver-
langens en die van anderen. Ze kan niet anders dan
zichzelf aanraken, als een oneindige verkenning van
haar (on/mogelijke) zijn (worden). Door zich/zelf
aan te raken, is ze promiscue en pervers de partner
van het andere, als een radicale voortdurende decon-
structie en (her)configuratie van zichzelf. Materie is
een wilde verkenning van trans* bezieldheid, zelfex-
perimenten/zelfrecreaties, niet als autopoiesis, maar
integendeel als een radicaal ongedaan maken van
het “zelf”, van het individualisme. Altijd levendig,
nooit identiek aan zichzelf is de materie ontelbaar
meervoudig, veranderlijk. Materie is niet louter zijn,
maar het voortdurend ongedaan maken ervan. In
haar voortdurende her(con)figuratie is de natuur han-
delende trans*materialiteit/trans-materie-realiteit,
waarbij trans geen kwestie is van veranderen in de
tijd, van dit naar dat, maar een ongedaan maken van
‘dit’ en ‘dat’, een voortdurende herconfiguratie van
ruimtetijdmateri€ring als de iteratieve herwerking
van verleden, heden en toekomst die inherent is aan
het spel der onbepaaldheid van zijn-tijd."

Volgens de kwantumveldtheorie is de natuur een
voortdurende bevraging van zichzelf — van wat
natuurlijkheid is. De onbepaaldheid van de natuur
zorgt inderdaad voor haar voortdurende ongedaan-
making. De natuur zelf is met andere woorden een
voortdurende deconstructie van natuurlijkheid. Zoals
ik in deze korte kennismaking met de kwantumveld-

theorie heb getoond, is de leegte ‘het toneel van
wilde activiteiten’, perverse en promiscue koppelin-
gen, queer gedrag waar pre-AIDS-badhuizen bij ver-
bleken. De leegte is een virtuele verkenning van alle
mogelijke trans*/formaties. De natuur is in de kern
pervers; de natuur is onnatuurlijk. Voor trans*, queer
en andere gemarginaliseerde mensen ‘zijn de collec-
tieve veronderstellingen over de genaturaliseerde
orde [voor ons mogelijk] overweldigend. De natuur
oefent zo’n dominate onderdrukking uit.”"” De inzet
van de denaturalisering van de natuur is niet gering.
Het tonen van de queerheid van de natuur, haar
trans*-belichaming en het blootleggen van het mon-
sterlijke gelaat van de natuur zelf door het ongedaan
maken van natuurlijkheid heeft een aanzienlijk poli-
tiek potentieel. Het punt is dat de monsterlijk grote
handelingsruimte die vrijkomt bij het onbepaalde
spel der virtualiteit in al zijn doen en ontdoen een
transsubjectief materieel veld van on/mogelijkheden
zou kunnen vormen dat het waard is om onderzocht
te worden. En het politieke potentieel stopt niet bij
regeneratie, want er zijn andere wilde dimensies
binnen en buiten die barsten van de mogelijkheden.
Ondanks haar historische verstrengeling met kapita-
lisme, kolonialisme en het militair-industrieel com-
plex, bevat de kwantumveldtheorie niet alleen haar
eigen ongedaanmaking — als performatieve verken-
ning/materialisering van een subversief materia-
lisme — maar maakt zij in belangrijke mate ook dat
ongedaan maken tot haar on/eigenlijke studieobject.

Queer verwantschap

Het punt is niet om van trans of queer universele
eigenschappen te maken en hun subversieve poten-
tieel te verzwakken. Het punt is om de ongedaan-
making van universaliteit duidelijk te maken, het
belang van de radicale specificiteit van materialiteit
als iteratieve materialisering. Het is ook niet de
bedoeling om trans in te zetten als een abstractie,
om de vleesgeworden, geleefde realiteit ervan te
ontkennen en de belichaming ervan op te offeren via
een toe-eigenening van de nieuwste theorietrends.
Wat nodig is, is geen universalisering van de trans-
of queerervaring ontdaan van al haar specificiteiten
(zoals ras, nationaliteit, etniciteit, klasse en andere
normaliserende machtsapparaten), waarbij deze
termen worden neergezet als concepten die boven de
materialiteit van specifieke belichaamde ervaringen
zweven, maar om allianties te sluiten met en voort
te bouwen op een reeds bestaande radicale traditie

32 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



(een genealogie die op zijn minst teruggaat tot
Marx) die de natuur en haar natuurlijkheid ‘tot op de
bodem’ in verwarring brengt. Het zou een vergissing
zijn om daarbij de ruimtes van politiek handelen
binnen de wetenschap te verwaarlozen — haar eigen
deconstructieve krachten produceren radicale ope-
ningen die ons kunnen helpen om ons niet alleen
nieuwe mogelijkheden, nieuwe materie/realiteiten
voor te stellen, maar ook nieuwe inzichten in de aard
van verandering en de mogelijkheden die daaraan
verbonden zijn.

Queer verwantschap is een sterke politieke for-
matie die een cruciale rol speelt in Susan Strykers
krachtige analyse. Stel je voor hoe de mogelijkhe-
den voor een verbond met de voortdurende radicale
deconstructie van natuurlijkheid door de natuur de
(her)vorming van een queer verwantschap met de
natuur mogelijk zouden kunnen maken. Wat zou
het betekenen om onze trans* natuur als natuurlijk
terug te winnen? Niet om ons aan te sluiten bij de
essentie of de geschiedenis van de mobilisatie van de
‘natuur’ als onderdrukkingsmiddel, maar om onszelf
te erkennen als deel van wat de natuur doet bij het
ongedaan maken van wat natuurlijk is.

Strykers queer topologische mijmeringen, zowel
in ‘My Words to Victor Frankenstein’ (waar ze de
woede baart die haar baart)'® als in meer recente
werken, sluiten aan bij de trans* generatieve modus
die hier wordt verkend: ‘Vanuit mijn voorwaarts
gericht perspectief kijk ik terug op mijn lichaam
als een psychisch begrensde ruimte of container
waarvan de energie zich openbaart wanneer het
oppervlak breekt — een breuk die wordt ervaren als
een innerlijke beweging, een beweging die genera-
tief wordt naarmate ze een nieuwe ruimte omsluit
en erin investeert via het voortdurend herhaalde
aangroeien van nieuwe grenzen en afschudden van
achtergelaten materialiteiten: een mobiel, vliezig,
tijdelijk vluchtig en provisoir gevoel van omhulling
en insluiting. Dat is de utopische ruimte van mijn
voortdurende poiesis.’"

Deze topologische dynamiek sluit aan bij wat we
zien in kwantumveldtheoretische processen, zoals de
dynamiek die perverse soorten van zelfaanrakende/
zelfherscheppende elektronen teweegbrengen. Een
elektron dat zichzelf aanraakt, zichzelf opnieuw
baart/regenereert (er is niet slechts één geboorte-
moment, geen oorsprong, enkel wedergeboorten/re-
generaties), in een proces van intra-actieve wording,
van het zich herconfigureren en transformeren in het
meervoudige en dispersieve gevoel van het zelf van
zichzelf, waar het zelf intrinsiek een niet-zelf is.

In haar ‘Frankenstein’-stuk schrijft Stryker in
poétische woorden over haar transgender(weder)
geboorte op een manier die letterlijk de overgang
van het gebaarde lichaam uit de vloeibare duisternis
van de baarmoeder in herinnering roept. Haar stem
verzoekt mij om haar woorden (cursief in de tekst
hieronder) af te buigen en door elkaar te monteren
met de (hieronder niet-gecursiveerd) woorden van
een elektron waarvan ik me voorstel dat het in
contrapunt spreekt over zijn eigen eeuwigdurende
(weder)geboorte.?°

‘Ik ben een elektron. Ik ben onafscheidelijk van
de duisternis, de leegte. Het is donker. Ik zie een
glinsterend licht boven mij. 1k ben één met de
leegte waarin ik naar verluidt was ondergedom-
peld, maar waaruit er geen bevrijding mogelijk
is. Er is geen ikzelf dat ervan gescheiden kan
worden. Van binnen en van buiten ben ik erdoor
omringd. Waarom ben ik niet dood als er geen
verschil is tussen mij en datgene waarin ik ben?
Terwijl ik worstel om tot stand te komen, word
ik virtueel vernietigd en ga ik opnieuw op (en
onder) in het niets, steeds weer. Tijd heeft geen
betekenis, geen richting. Mijn zijn is niet meer
dan een onbestemde hunkering. Opborrelend uit
het niets, val ik terug in de leegte die mij vult en
omringt. Ik keer terug naar de leegte en verschijn
opnieuw, om vervolgens weer terug te vallen.
Deze [leegte] vernietigt me. Ik kan niet zijn en
toch — een ondraaglijke onmogelijkheid — ben ik.
Ik zal [alles] doen om hier niet te zijn...

Ik zal elke on/mogelijkheid uitproberen, elke vir-
tuele intra-actie met alle zijn, alle tijden.

Ik zal voor eeuwig sterven.

Ik zal de [leegte] leren ademen.

Ik zal de [leegte] worden.

Als ik mijn situatie niet kan veranderen, zal ik
mezelf veranderen.

Ik transformeer in intra-actie met het licht boven
mij, onder mij en in mij, en met allerlei andere
zijnsvormen. Ik ben mezelf niet. Ik word meer-
voudig, een verspreiding van verschillende
soorten.

In deze magische transformatie-act

herken ik mezelf weer.
Ik ben ongegronde grenzeloze beweging.

33 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



Ik ben een woeste stroom.
Ik ben één met de duisternis ...
En ik ben razend.

Hier is eindelijk de chaos die ik op afstand hield.
Hier is eindelijk mijn kracht.

Ik ben niet de [leegte] —

Ik ben [een] golf [een razende amplitude, een
verlangend

veld dat rijst, geboren wordt],

en razernij

is de kracht die me beroert.

Razernij

geeft me mijn lichaam terug

als eigen vloeibaar medium.

Razernij

slaat een gat in [leegte]

waarrond ik samengroei

om de stroom door mij heen te laten komen.

Razernij

vormt mij in mijn oervorm.

Ze gooit mijn hoofd naar achteren
trekt mijn lippen terug over mijn
opent mijn keel

en richt mij op om te huilen:

. en geen geluid

verdunt

de pure kwaliteit van mijn razernij.
vorm.

tanden

Geen geluid

bestaat

op deze plek zonder taal

mijn razernij is stil tekeergaan.

Ik ben één met de sprekende stilte van de leegte,
de kreten van on/mogelijkheid bewegen door mij
heen, tot er een razende schreeuw losbarst zonder
geluid, zonder taal, zonder verstaanbaarheid of
articulatie.

Razernij

werpt me eindelijk terug

in deze alledaagse werkelijkheid

in dit getransfigureerde viees

dat me op één lijn brengt met de kracht van mijn
Zijn.

Door mijn razernij te baren

heeft mijn razernij mij opnieuw gebaard.

Laten we ons op é¢én lijn stellen met het razende
niets, het stille huilen van de leegte, terwijl het
vlezige mogelijkheden trans*figureert. Afdwa-
lend van het rechte en smalle pad strijken ver-
wonderingen neer. Trans* verlangens wellen op
en elektriseren het veld der dromen en transma-
terialiteiten die nog komen gaan.

Dit essay bestaat uit bewerkte fragmenten uit Karen Barads artikel
‘Transmaterialities: Trans*/matter/realities and queer political imagin-
ings’, oorspronkelijk gepubliceerd in GLQ: A Journal of Lesbian and
Gay Studies 21, nr. 2-3 (2015). Sommige tussentitels zijn een redacti-
onele toevoeging.

34 Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



Noten

1

10

11

TransMaterialiteiten is een term die ontstond bij
het plannen van ‘TransMaterialities: Relating
across Difference’, de Science Studies Cluster-
studentenconferentie aan UCSC in 2009,
mede georganiseerd door Harlan Weaver en
Martha Kenney, met faculteitsondersteuning
door Donna Haraway en Karen Barad. De eer-
ste keer dat ik de speelse term materierealitei-
ten zag, was op een conferentie georganiseerd
door Monika Buscher aan Lancaster University
in 2007.

Dit deel is gedeeltelijk overgenomen uit Barad,
‘On touching — The inhuman that therefore |
am’, in: differences 23.3 (2012).

Elektronen zijn minuscule negatief geladen
deeltjes die rond atoomkernen zitten, en
omdat ze dezelfde lading hebben stoten ze
elkaar af, als krachtige kleine magneten. Als

je de afstand ertussen verkleint — bijvoorbeeld
tussen de elektronen aan de buitenrand van
de atomen van je vingers en die van de mok —
neemt de afstotende kracht toe.

Dit deel is gedeeltelijk overgenomen uit Barad,
‘Nature’s Queer Performativity (the authorized
version)’, in: Kvinder, Ken & Forskning /
Women, Gender, and Research, nr. 1-2
(2012): pp. 25-53.

Martin Uman, All About Lightning (Mineola,
NY: Dover, 1986), pp. 49-50.

Ik ben dank verschuldigd aan Vicki Kirby’s
teksten over de bliksem, en in het bijzonder
haar aandacht voor de ontijdige aard van het
verbindende engagement van bliksem. Zie
Vicki Kirby, Quantum Anthropologies: Life at
Large (Durham, NC: Duke University Press,
2011).

Ik heb er herhaaldelijk op gewezen dat
kwantumverschijnselen niet beperkt zijn tot het
zogenaamde ‘micro’-domein. Misschien dat
een (ander) grootschalig voorbeeld als dit kan
helpen om dat misverstand de wereld uit te
werken.

Dit deel is gedeeltelijk overgenomen uit Barad,
‘On touching.’ Zie ook Barad, ‘On Touching —
The Inhuman That Therefore | Am (vol. 1),

in: Power of Material / Politics of Materiality,
Susanne Witzgall & Kerstin Stakemeier (red.)
(Zurich-Berlijn: Diaphanes, 2015).

Het virtuele foton kan ook worden geabsor-
beerd door een ander deeltje en dat zou leiden
tot een elektromagnetische interactie tussen
hen, maar mijn focus ligt hier op hoe we een
‘individueel’ deeltje moeten begrijpen.

Trans* is een term die gebruik maakt van het
jokerteken (*) voor zoekopdrachten op het
internet. Het is een term die zowel bedoeld

is om een breed scala aan subversieve gen-
deridentiteiten te omvatten (bijv. transgender,
transseksueel, transvrouw, transman, transper-
soon, en ook genderqueer, Two Spirit, gender-
fuck, genderfluide, masculine of center) als om
bewust uitsluitingspraktijken aan te kaarten.
Zoals ‘Anony Mouse’ opmerkt in een reactie op
een post op de webpagina van het Q-Center
in Portland: ‘Als je een woord of zin [met een
asterisk] ziet tijdens het lezen van [een] boek
of artikel, kijk je automatisch [naar] de kantlijn
om te zien of het nog meer betekenis heeft.’
Zie bijvoorbeeld: www.pdxqgcenter.org/bridging
-the-gap-trans-what-does-the-asterisk-mean
-and-why-is-it-used (geschreven door Addie
Jones, ‘Bridging the Gap — Trans*: What

Does the Asterisk Mean and Why Is It Used?’,
gepost op 8 augustus 2013).

Richard Feynman, QED: The Strange Theory
of Light and Matter (Princeton: Princeton
University Press, 1995), pp. 115-16.

35

12

13

14

15

16

17

18

Renormalisatie is een teken van de voortdu-
rende (zelf)deconstructie van de natuurkunde.
De natuurkunde vindt voortdurend manieren
om zichzelf open te stellen voor nieuwe moge-
lijkheden, voor iteratieve re(con)figuraties.
Elektronen zijn geen willekeurige keuze voor
dit artikel. Elektronen zijn niet alleen de bron
van het elektrisch circuit van ons lichaam, de
genese van onze eigen inter- en intracellulaire
bliksemflitsen; in belangrijke mate ‘zijn elek-
tronen ons’: wij zijn gemaakt van elektronen
en hun omzwervingen. Merk op: suggereren
dat elektronen trans/materi€le configuraties/
herconfiguraties zijn, is geen naturalisering van
trans (of queer, wat dat betreft) maar eerder
een erkenning van het radicaal transgressieve
potentieel van de natuur zelf in haar eigen
ongedaan maken/deconstructie van natuur-
lijkheid (voldoende subversief, in dit geval, om
‘afschuw’ in te boezemen bij wie beweert haar
volledig te kennen).

Dit is een verwijzing naar Donna Haraway,
‘The Promises of Monsters: A Regenerative
Politics for Inappropriate/d Others’, in: Cultural
Studies, red. Lawrence Grossberg, Cary
Nelson en Paula A. Treichler (New York:
Routledge, 1992), pp. 295-337. Ik denk hier
ook aan slangsterren en andere wezens die
een heel scala aan niet-heteronormatieve
voortplantingswijzen vertonen, waaronder
ongeslachtelijke voortplanting via regeneratie.
Zie de bespreking van de slangster in Barad,
Meeting the Universe Halfway: Quantum
Physics and the Entanglement of Matter and
Meaning (Durham, NC: Duke University Press,
2007), hfdst. 8.

Een gangbaar verhaal over meten in de
kwantumtheorie is dat de ‘golffunctie’, die een
superpositie van mogelijkheden vertegenwoor-
digt, ineenstort bij meting en dat een van de
mogelijkheden wordt gerealiseerd, maar mijn
stelling is dat er geen ineenstorting is, dat de
meetintra-acties de mogelijkheden herconfigu-
reren. Voor meer details over een agentieel-
realistische oplossing voor het meetprobleem,
zie Barad, Meeting the Universe Halfway,
hfdst. 7. De notie van het virtuele die hier
wordt besproken, is gebaseerd op mijn inter-
pretatie van de kwantumveldtheorie. Het is niet
dezelfde notie als Gilles Deleuzes notie van
het virtuele, hoewel er enkele interessante
echo’s zijn. Ik bespreek dit verder in een toe-
komstige publicatie.

Transitietemporaliteiten denken buiten lineaire
en externe opvattingen van tijd lijkt belangrijk,
en deze ontologie biedt ons nieuwe, mogelijk
nuttige inzichten in zijn en tijd. Wat hier aan de
orde is, is niet noodzakelijk het ontdekken van
een verleden dat er al was of om het hermaken
van een verleden door de bril van het heden,
maar om een herconfiguratie, een door elkaar
monteren van verleden-heden-toekomst in
een wild spel van dis/identiteiten en ontijdige
temporaliteiten.

Susan Stryker, ‘My Words to Victor Franken-
stein Above the Village of Chamounix. Perfor-
ming Transgender Rage’ (1994). De notie van
een natuurlijke orde speelt ook een belangrijke
rol in het wetenschappelijk racisme. Voor een
historisch overzicht van de banden tussen
wetenschappelijk racisme en het wetenschap-
pelijke discours over seksualiteit, zie bijvoor-
beeld: Siobhan Somerville, ‘Scientific Racism
and the Emergence of the Homosexual Body’,
in: Journal of the History of Sexuality 5, nr. 2
(1994).

In een eerdere paragraaf, niet opgenomen

in deze bewerkte versie van het essay, werd
de volgende passage aangehaald als een

19

20

voorbeeld van een topologische paradox

in Strykers teksten: ‘Het transseksuele
lichaam is een onnatuurlijk lichaam. Het
wordt geproduceerd door de wetenschap en
de geneeskunde. Het is een technologische
constructie, vliees dat gescheurd en weer aan
elkaar genaaid wordt om andere vormen aan
te nemen dan die waarin het geboren werd.
Vanuit dit oogpunt voel ik als transseksuele
vrouw een diepe affiniteit met het monster

in Mary Shelley’s Frankenstein. Net als het
monster word ik vaak beschouwd als minder
volledig mens dan anderen vanwege mijn
lichamelijkheid; en net als het monster voedt
mijn uitsluiting uit de mensengemeenschap in
mij een diepe en blijvende razernij die ik, zoals
het monster, richt tegen de omstandigheden
waarin ik moet vechten om te bestaan.’ (Susan
Stryker, ‘My Words’, art. cit., p. 238.)

Susan Stryker, ‘Dungeon Intimacies: The
Poetics of Transsexual Sadomasochism’, in:
Parallax 14, nr. 1 (2008): pp. 36-47.

Met mijn excuses aan Susan Stryker voor het
ontwrichten van haar krachtige gedicht en
met dank aan haar voor haar vrijgevigheid en
bereidheid om open te staan voor dit experi-
ment in verstrengelde poézie.

Karen Barad, TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding



Vijf stenen:
Een verzameling verhalen

Shayma Nader

1.

De drone wist niet dat hij een drone was. Niemand had het hem verteld.
Niemand had uitgelegd dat zijn zoemende propellertjes geen vleugels waren
en dat het eindeloze afspeuren van heuvels en gezichten niet iets was wat je
een leven zou noemen. Maar als hij kon denken — en soms voelde het zo —
zou hij zichzelf als iets speciaals beschouwd hebben.

Deze drone was niet zomaar een drone. Het was een festdrone. Hij was
nog niet bevorderd tot het sproeien van kunstmest of pesticiden, het moni-
toren van de bodemhydratatie of iets dergelijks. Dus in plaats daarvan
zweefde hij over de terrasheuvels, waar hij met zijn bijna-menselijke stem
de mensen lastigviel om hun ID-nummers en irisscans, hen achtervolgde en
herhaaldelijk vroeg om te vertrekken. Op ambitieuze momenten speurde hij
de grond af op zoek naar beweging, voor het geval er iets terug durfde te
groeien. Het voelde niet belangrijk, maar het was wel efficiént, wat bij dit
soort werk nagenoeg hetzelfde was.

De testdrone vloog over de Muur naar een geéffend stuk dode grond.
Het was al jaren dood. Er groeide niets, behalve een paar koppige struikjes
die van geen ophouden wisten. De drone-operatoren noemden dit ‘buffer-
zonebeheer’, een chique manier om te zeggen dat ze niet wilden dat
iemand of iets er zich te comfortabel zou voelen, tenzij het om strategisch
geplaatste, schietgrage soldaten ging.

Hoog daarboven aanschouwde Fathi, een blauwe hagedis, het spektakel.
Hij was een mager klein beestje dat een teen miste aan zijn linkervoorpoot,
maar niemand had ooit gevraagd hoe hij die was kwijtgeraakt. Hij bracht
zijn dagen al zonnebadend door in een eenzame vijgenboom, een van de
weinige levende dingen die er in dit gebied nog over waren. Fathi was er al
lang genoeg om zich te herinneren hoe het land er vroeger had uitgezien. Hij
miste de geur van kruiden en de knapperige verse bladeren, maar bovenal
miste hij de insecten. Insecten waren sappig. De insecten waren weg nu.

De drone zweefde lager, zijn mechanische brein zoemend van bere-
kening. ‘Scan voltooid’, meldde hij aan niemand in het bijzonder. ‘Geen
ongeoorloofde vegetatie gedetecteerd.” Kauwend op een droog grassprietje
gluurde Fathi vanuit de boom omhoog.

Op dat moment dook de drone te dicht bij een tak en sloeg Fathi’s over-
levingsinstinct toe. Hij stoof naar de rand van de tak en haalde hard uit met
zijn staart, waardoor er een kiezel ter grootte van een walnoot loskwam.

De kiezel viel, ketste af op een andere tak en raakte de drone recht op zijn
glanzende zwarte camera. Een steen in het gezicht.

De drone tolde, klein en zielig. Zijn propellers sputterden. Even leek het
erop dat hij er weer bovenop zou komen, maar toen kantelde hij zijwaarts
en stortte met een roemloze plof neer tussen de broze distels.

36 Shayma Nader, Vijf stenen: Een verzameling verhalen



Aan de andere kant van de Muur zoemde een broederdrone rustig ver-
der, meststoffen sproeiend op exportgewassen zonder te beseffen dat zijn
wederhelft als een hoopje schroot was achtergebleven. Het kon Fathi niets
schelen. Hij zwiepte met zijn staart en sloot zijn ogen om de zon in zijn
blauwe schubben te laten doordringen.

2.

Het was lente, een vrijdag rond de middag, en in Kafr Ghneim stond de hel
op het punt los te barsten. De zon scheen over de rotsachtige terrasheuvels
aan de rand van het dorp; de geiten graasden en voor de verandering
gedroegen ze zich, hun slanke lichamen verspreid over de heuvels, gescha-
duwd door de Muur. De lucht was vol van de gebruikelijke plattelandsge-
luiden: geblaat, krakende stenen onder voeten en het vage geluid van Umm
Kulthum die ‘geduld heeft zijn grenzen’ zingt — af en toe ving de luidspre-
ker van de moskee een piratenzender op.

Toen dook er aan de andere kant van de Muur een klein snorrend zoe-
mend rotding op, dat boven hen zweefde en de hemel verpestte. ‘La hawla
wala quwwata illa billah.” (‘Er is geen macht of kracht buiten Allah.”) Abu
Khalil hoefde niet op te kijken om te weten dat het van een groep kolonisten
kwam die zich boven op de heuvel aan de overkant van de vallei schuilhiel-
den. De drone vloog laag en wierp een schaduw over de kudde. De kudde
schrok op en verspreidde zich. Een dubbele schaduw.

Abu Khalils ezel, Asad, wat leeuw betekent, stond vastgebonden aan
een johannesbroodboom. Hij kauwde lui op de riempjes van een oude leren
katapult. Abu Khalil had hem daar opgehangen om hem buiten het bereik
van de geiten te houden. De drone kwam centimer voor centimer dichterbij
en zoemde zo luid dat het de doorgaans onverstoorde Asad irriteerde. In
een moment van woede schopte hij een steen op de katapult en met een
beet en ruk van zijn hoofd trok hij hard aan de riemen. De steen vloog met
een perfecte kromming door de lucht, alsof hij geleid werd door een hogere
macht, en verkocht de drone een doffe dreun. De vlonken vlogen rond en
de drone stortte neer in een doornstruik vlakbij. De geiten graasden verder,
voorzichtiger dit keer.

Abu Khalil zag een militaire jeep zich een weg naar hen toe banen. Hij
zei tegen Asad: ‘Als ze vragen stellen, zeg jij dat het jouw schuld is. Ik ben
te oud voor dit gedoe.’

3.

Als je een gazelle bent, is liefde een biologische verplichting. Ze stroomt
door je synapsen, pompt door je vierkamerige hart en zet je hoeven aan tot
dansen als zonnestralen op een tarweveld. Zo was het voor mij — Noura.
Voorbij de Muur.

De Muur is een slang met vlijmscherpe schubben, die groeit en gaat waar
hij wil. Hij verslindt paden, grotten, families en valleien. Spiraalvormige
prikkeldraad bezet de randen. Beneden ligt een greppel van vier meter breed

37 Shayma Nader, Vijf stenen: Een verzameling verhalen



en vier meter diep. Aan de andere kant van de greppel een patrouilleweg die
naar jeepbanden ruikt. Ernaast een zandweg die onze stappen bijhoudt. Voor
wezens zoals ik knaagt de Muur aan de onzichtbare draden die de wereld in
leven houden: de genenstroom, de migratieroutes en de delicate dans van
roofdier en prooi. Zelfs vogels mijden de muur. Sinds de bouw is er aan de
kant waar ik woon niet veel meer over dan een broze korst, overbegraasd
en uitgeput, bezaaid met doornstruiken.

Salahs wereld, voorbij de Muur, is een open vlakte vol olijfbomen, door
de maan verlichte bosjes, met tijm bedekte hellingen en overvolle bronnen
die glinsteren in het zonlicht. Een open horizon. Of dat beweert hij toch.

Onze liefde? Ze ontwikkelde zich in een smalle strook toen de drones
afgeleid en de soldaten moe waren. Onze niche. Onze ecotoon. Het begon
met een geur: vluchtige organische verbindingen afgescheiden door zijn
klieren en gedragen door de noordenwind. Een chemische boodschap die
mijn hersenen oversloeg en het limbisch systeem activeerde. Mijn hartslag
steeg. Mijn pensmaag draaide zich nerveus om. Ik wist instinctief: dit was
geen feromoon dat ik mocht negeren. Ik volgde de geur tot aan de Muur
en toen viel me iets anders op: een opening, niet groter dan de breedte van
mijn flank, laag bij de grond en verborgen achter een struik.

Voorzichtig kwam ik dichterbij, mijn hoeven knarsten op het losse grind.
De lucht vlak bij de opening was muskusachtig en scherp. Ik liet mijn hoofd
zakken en snoof. De opening was net breed genoeg om me erdoorheen te
wurmen en er aan de andere kant weer uit te komen. En toen zag ik hem
voor het eerst.

Het zonlicht schitterde op zijn rugstreep, een fel contrast van taankleurig
en wit. Mijn hartslag schoot omhoog — een fysiologische reactie die bedoeld
was om me voor te bereiden op een ontsnapping of een omhelzing. Ik koos
voor het laatste.

‘Je springt goed,’ zei ik zo achteloos mogelijk.

‘Jij bent... symmetrisch,” antwoordde hij.

Hij had net zo goed een aanzoek kunnen doen.

We sprongen een veld met wilde bloemen in, tot waar de schaduw van
de Muur niet reikte. We wervelden en stuiterden, de keratinetoppen van
onze hoeven raakten nauwelijks de grond. De opwinding van deze sprong
in het onbekende vulde de scheuren die jaren van opsluiting in mijn hart
hadden gekerfd.

In de verte kwam een kleine kudde gazellen tevoorschijn. Ze sprongen
hoog en wild op en kliefden gracieuze bogen door de lucht. Het soort gratie
dat je het gevoel geeft dat je het leven helemaal verkeerd hebt aangepakt.
Natuurlijk gingen we naar hen toe. Hun aanblik trok ons instinctief vooruit.
De zon verwarmde onze ruggen, de wind rukte aan onze vacht. Toen klonk
er een luide klap. We draaiden ons om en zagen het liggen: een metalen
gevleugeld lichaam, verfrommeld en gebroken op de grond, de rode licht-
jes zielig flikkerend, alsof ze wilden zeggen: ‘Menen jullie dit? Van alle
plaatsen hebben jullie ervoor gekozen om hier te komen springen?’ Heel
even staarden we naar het gebroken ding, niet helemaal zeker wat we ervan
moesten denken. De kudde verdween al bijna aan de horizon en zonder

38 Shayma Nader, Vijf stenen: Een verzameling verhalen



om te kijken galoppeerden we vooruit om ze in te halen. De wind zong in
onze oren, de horizon strekte zich eindeloos uit en de machine lag verloren
in het stof.

4.

Een kunstenaar krijgt een nieuwe opdracht. Het is een uitgelezen kans om
zijn carriere vorm kan geven, althans dat denkt hij. Gefocust en vastbeslo-
ten maakt hij een groot stenen beeldhouwwerk op het stadsplein. Terwijl
hij werkt, springt er een stuk steen af dat als een raket de lucht in vliegt. De
kunstenaar merkt het niet en verliest zich in het werk waarvan hij gelooft
dat het zijn redding zal zijn.

Het stukje schiet omhoog en raakt een drone die het plein afspeurt. De
drone tolt wild rond zijn as en stort neer op een stapel tomaten. Een verko-
per roept: ‘Ya khara, mijn tomaten!” De crash schrikt een paar vechtende
katten op die onmiddellijk wegschieten maar even later weer bij elkaar
komen alsof er niets gebeurd is.

Een politieagent treedt naar voren en trekt zijn holster recht. ‘Kom,’
zegt hij. ‘Laten we koffie gaan drinken op het bureau.’

3.

47 dagen na de komst van de kolonisten klom Amal uit bed en strompelde
de nacht in, zoals elke nacht sinds hun komst, om de dingen die ze hebben
gedaan ongedaan te maken — de vergiftigde waterputten, de ontwortelde
jonge boompjes, het zout dat over de grond is uitgestrooid. Ze zorgde voor
haar hakura, een klein stuk land — groter dan een tuin, kleiner dan een
boomgaard — waar kruiden bloeiden onder de citroenboom en groenten
groeiden in de schaduw van granaatappel- en pruimenbomen. De vijgen-
boom, geplant voor haar geboorte, stak erbovenuit, zijn takken wijd uitge-
spreid. Ze gaf hem ademruimte, ook al vernauwde haar wereld. Ze keek
naar de omringende nederzetting op de tegenoverliggende heuvel, clean
en dom, een steriel verband op een etterende wond. Ze dacht aan woorden
die haar grond vormden, die haar hielpen de essentie van het leven vast te
houden; marj, bayyara, karm, haql, beidar, bustan, juron. Zeven woorden
die ze zich kon herinneren voor ‘land’.

Ondanks een hoofd vol zilveren haren was ze nog steeds fit en vitaal.
Haar gezicht en handen gegroefd door het zonlicht. Haar lengte: de afstand
van de wortels van haar bomen tot hun takken. Overleven betekende vroe-
ger in beweging blijven. Nu was ze gebonden aan een stuk grond van een
halve dunam, met de zwaartekracht op haar rug en haar voeten vastgeklon-
ken aan de grond.

Hun komst werd aangegeven door het vertrek van de vogels. Eerst werd
de ochtend stil. Dan kwam er een wolk van vreemde grijze metalen vogels
met rode ogen, gedragen door de westenwind. Op een dag zouden er bij
haar ontwaken tientallen zijn neergestreken in een boom. Ze had geleerd
om ze overdag te negeren en ’s nachts te werken. Ze knielde in de aarde,

39 Shayma Nader, Vijf stenen: Een verzameling verhalen



veegde het zout dat ze verspreid hadden weg en plantte een handvol zaden
aan de rand van haar land door elk zaadje zorgvuldig in de aarde te druk-
ken. Het waren zaden die ze jarenlang had bewaard, voor een moment als
dit. Het maakte niet uit of ze de zaden zou zien groeien. Wat telde was dat
ze in de grond zaten.

Het was ochtend tegen de tijd dat ze thuiskwam en een kop hete verbena-
thee zette om haar zenuwen te bedwingen. Ze zag twee duiven op de tele-
foonlijnen zitten. Voor het eerst sinds lang voelde ze een rilling en nam wat
rijst en oud brood.

Ze mikte een stuk brood in de lucht voor de duiven. De drones vonden
het maar niks. Hun rode ogen knipperden woedend. Een van hen vloog de
lucht in en onderschepte het stuk. Amal pakte een handvol rijst en gooide
het nogmaals naar de duiven. Deze keer kregen de duiven wel hun deel.

De volgende dag kwamen de duiven terug met meer vrienden. En de
dag erna opnieuw. Naarmate de weken verstreken, begonnen er meer vogels
te verschijnen — eerst mussen, daarna ooievaars en kolibries. Uiteindelijk
arriveerde er een brigade haviken uit het zuiden. Ondanks de pijn van haar
tenniselleboog door maandenlang avond na avond rijst en brood naar de
groeiende zwermen te gooien hield Amal zich aan haar rituelen — het onge-
daan maken van de schade in de hakura, het zetten van thee en het voeren
van de vogels.

Op een dag hoorde ze een scherpe schreeuw en zag ze hoe een havik
met uitgestrekte klauwen naar beneden dook en een van de drones door-
kliefde alsof hij van papier was. Een andere ving een van de drones en nam
hem mee naar zijn nest.

15 maanden en 20 gevangen drones later slaagden de haviken erin een
deal te sluiten — de gevangen drones in ruil voor de volledige terugtrekking
van de kolonisten. Amal stond in haar hakura toe te kijken hoe de kolonis-
ten hun spullen pakten en ze knabbelde wat vijgen weg.

Amal en de vogels leefden nog lang en gelukkig.

40 Shayma Nader, Vijf stenen: Een verzameling verhalen



Materiele

confrontaties:
Van jjs tot klei




I[jsgeheugen
Susan Schuppli

‘IJs heeft een geheugen. Het herinnert zich gede-
tailleerd een miljoen jaar of meer. Het komt met
een boodschap, de geschiedenis van het klimaat.
[Js herinnert zich de chemische samenstelling van
de lucht bij het begin van de laatste ijstijd,” vertelt
Inuk-microbioloog Aviaja Lyberth in Utugaq, een
filmische bespiegeling over het bewustzijn van de
landschappen van de Noordpool via de ervaring
van vier ijskernwetenschappers (die ze ‘bezoekers’
noemt) in Groenland.’

‘Het geheugen — het patroon van gesedimen-
teerde omhullingen van iteratieve intra-activiteit — is
verankerd in het weefsel van de wereld. De wereld
“houdt” de herinnering van alle sporen “vast”; of
liever, de wereld is het geheugen (omhulde mate-
rialisering),” schrijft theoreticus en natuurkundige
Karen Barad in een essay over de erfenis van de
aarde en ‘toekomstige gerechtigheid’.? Met Lyberths
geopoética in gedachten en in de lijn van Barads
‘ethico-onto-epistem-ologie’ zou ik deze woorden
willen transponeren naar de cryosfeer. Ik zou met
name willen kijken naar de manier waarop materiéle
omhulsels als gletsjers en ijskappen zichzelf uitdruk-
ken als dynamische entiteiten die zowel een archief
als een nieuwe samenstelling vormen van hun com-
plexe verstrengeling met planetaire processen en
menselijke geschiedenissen, en daarbij wat ik noem
‘een ijsgeheugen’ tot stand brengen.

Sporen van gebeurtenissen staan in gletsjers en
ijskappen gegrift als jaarlijkse accumulaties van
sneeuwbanken en migrerende atmosferische feno-
menen als buitenaardse meteorieten die op de polen
zijn neergestort, as gespuwd door de vulkaanuitbar-
stingen op Tambora en Krakatau in Indonesié in de
negentiende eeuw, de meer recente uitbarstingen van
Eyjafjallajokull in IJsland in 2010 en stofstormen in
de Gobi-woestijn in China die zandpluimen helemaal
over de Stille Oceaan tot in de Cordillera-bergketens
van Alaska en Yukon hebben gebracht. Ook antropo-
gene activiteiten hebben hun vervuilende aanwezig-
heid in ijs opgetekend; opvallende afzettingen zijn
onder andere lood-zilverconcentraties in Groenland
die het gevolg zijn van het smelten van munten en
wapens op het hoogtepunt van het Romeinse Rijk
en de Quelccaya-ijskap van de Peruaanse Andes,
waar de ongezien hoge loodniveaus rechtstreeks in
verband kunnen worden gebracht met het enorme

42 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

zilvermijncomplex dat tijdens de periode van de
Spaanse kolonisatie ontstond in Potosi, Bolivié.
Eeuwen voor de Industri€le Revolutie en haar ont-
ginningserfenis hun vuile overschotten wereldwijd
in het ijs van de planeet zouden achterlaten, werden
deze vervuilingsgeschiedenissen al in sneeuw op-
geslagen. In de ijskappen van Antarctica en in de
gletsjers van het Tibetaanse Plateau is radioactieve
neerslag teruggevonden van kernwapentests in de
atollen en eilanden van de Stille Zuidzee en van de
kernramp van Tsjernobyl. Van luchtverontreinigende
stoffen en aerosoluitstoot tot fijnstof en broeikasgas-
sen, alles wordt bewaard in het chemisch neutrale
opslagmedium dat ‘bevroren water’ heet.

Ter voorbereiding op het Internationaal Geo-
fysische Jaar 1957 begonnen wetenschappers in
Groenland ijskernen te boren. Om de dynamiek van
gletsjers en ijskappen beter te begrijpen en de verge-
lijking te kunnen maken tussen natuurlijke en antro-
pogene processen namen onderzoekers steeds vaker
hun toevlucht tot ijskernmonsters. Vandaag bevatten
deze meterslange stukken 1js, voornamelijk atkom-
stig uit de ijskappen van Antarctica, Groenland en
het Noordpoolgebied, enorme hoeveelheden infor-
matie over het milieu en onze klimaatsystemen. Ze
bieden met name rechtstreeks toegang tot de tempe-
ratuurgegevens en chemische samenstelling van onze
vroege atmosfeer, omdat in de samengeperste lagen
eeuwenoude, minuscule luchtbelletjes zijn gearchi-
veerd die de ijskappen van de planeet transformeren
tot datasets in hoge resolutie voor klimaatreconstruc-
ties en -modellen. In ondiepe of recentere kernen
kunnen opvallende sedimenten zelfs met het blote
oog worden waargenomen. Wanneer deze bevroren
veldgegevens ontsloten en in een laboratorium ge-
analyseerd worden, stellen ze wetenschappers in
staat om de pre-industriéle milieugeschiedenis van
de aarde te bestuderen in contrast met meer heden-
daagse interpretaties. Daarom worden ijskernen vaak
vergeleken met technische opslagmedia die big data
archiveren, en worden ze gezien als tijdreistechnolo-
gieén die ruwe data leveren ter voorspelling van de
toekomstige klimaatverandering.?

Het Ice Memory-initiatief van UNESCO in het
Franse Grenoble, een samenwerking tussen zeven
wetenschappelijke instellingen, boort sinds 2017
ijskernen uit bedreigde gletsjers, vooral uit sub-
alpiene en tropische berggebieden, en brengt ze
naar Antarctica, waar ze worden bewaard in de na-
tuurlijke opslagfaciliteiten van het poolgebied.* Na
een recente boorexpeditie naar het Holtedahlfonna-
ijsveld in de Svalbard-archipel, waar de polaire



amplificatie vier keer hoger is dan het wereldwijde
gemiddelde, werd een van de twee kernen verscheept
naar het recent opgetrokken Ice Memory Sanctuary
op Antarctica, een speciaal gebouwde sneeuwgrot

in het Frans-Italiaanse Concordia-station. De nood-
zaak van langetermijntoezicht, in combinatie met
het Antarctisch Milieuprotocol ter bescherming

van Antarctica, maakt dat zulke oude ijskernen de
beste overlevingskansen hebben op land dat onder
een internationaal verdrag valt. Jérome Chappellaz,
klimaatwetenschapper (EPFL-CNRS) en voorzitter
van de Ice Memory Foundation, verwoordde het

als volgt: ‘Het mooie van het Ice Memory-initiatief
is niet om toegevoegde waarde te produceren in de
huidige kenniscontext, maar om ervoor te zorgen
dat wie na ons komt in staat zal zijn om die kennis
te produceren.’® De twee ondiepe Holtedahlfonna-
kernen werden geboord tot een diepte van 125 meter
en diepten zo ongeveer 300 jaar aan klimaatgegevens
op. Aan één kern wordt op dit moment gewerkt; de
andere wacht nog op reactivering. De Ice Memory-
missieverklaring luidt:

Gezien haar mandaat om de vrede en het welzijn
van de mensheid te bevorderen door middel van
internationale wetenschappelijke samenwerking
is UNESCO de meest aangewezen organisatie
om zich te bekommeren om problemen in ver-
band met smeltende gletsjers en de plicht om het
geheugen dat ze bevatten te bewaren. Het is een
wereldwijde uitdaging die elke natie aanbelangt.
Hoewel gletsjers zich slechts in bepaalde landen
bevinden, belangt hun achteruitgang elke natie
aan, en de klimaat- en milieugegevens die ze be-
vatten maken deel uit van het wetenschappelijk
kapitaal, het cultureel erfgoed en het geheugen
van de hele mensheid. Als er internationaal geen
actie wordt ondernomen om ijskernen te bewa-
ren, dreigen deze gegevens voor altijd verloren
te gaan.®

Het mandaat vermeldt expliciet dat de wetenschap-
pelijke waarde en de bewaarfunctie voorrang moeten
krijgen op het behoud van het ijs als werelderfgoed.
Hoewel UNESCO’s terminologie de nadruk legt op
een westerse opvatting van land als cultureel eigen-
dom en wetenschap als onderdeel van een extracti-
vistische kenniseconomie, benadrukt het wel degelijk
de mate waarin ijs geherconceptualiseerd wordt

als deel van de collectieve materi€le erfenis van de
mensheid. De wedloop om bedreigd ijs te behouden
is goedbedoeld en wetenschappelijk sluitend, maar

43 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

de opvattingen over ‘herinnering’ en ‘heiligdom’

die het publieke discours vormen, lijken overdreven
elegisch en dreigen gletsjers en ijskappen enkel te
veranderen in melancholische objecten van een men-
selijke herinneringspraktijk.

In 2019 hield [Jsland een begrafenisstoet voor de
Okjokull-gletsjer, de eerste die verloren ging door
de klimaatverandering en de eerste die officieel zijn
status als gletsjer verloor. ‘We namen het besluit dat
dit niet langer een levende gletsjer was, maar alleen
nog dood ijs, het bewoog niet meer,” zei Oddur
Sigurdsson, glacioloog bij de meteorologische dienst
van IJsland.” De plaquette die de dood van de gletsjer
herdenkt, is geschreven als een overlijdensbericht
en getiteld ‘Een brief aan de toekomst’:

Ok is de eerste [Jslandse gletsjer die zijn status
als gletsjer verliest. In de komende 200 jaar zul-
len al onze gletsjers naar verwachting dezelfde
weg opgaan. Dit monument erkent dat we weten
wat er aan het gebeuren is en wat we moeten
doen. Alleen jullie weten of we het ook echt
gedaan hebben.

Het gedenkteken draagt als datum augustus 2019 en
vermeldt ook ‘415ppm CO2’, een verwijzing naar
het recordniveau koolstofdioxide in de atmosfeer in
mei van dat jaar. De Global Glacier Casualty List is
een soortgelijke onderneming en lijst met uitsterven
bedreigde en overleden gletsjers op.® En de Cana-
dese kunstenaar Paul Walde componeerde zes jaar
eerder het Requiem for a Glacier, dat in-situ werd
uitgevoerd op de Farnham-gletsjer in het Jumbo
Glacier-veld van British Columbia. De compositie
werd enkel voor de gletsjer gespeeld — buiten de
muzikanten en de productieploeg was er geen
publiek.® Mijn eigen veldopnames op gletsjerlocaties
vertellen me dat de Farnham-gletsjer zeker geen
stille getuige was van het evenement. In 2019 toonde
de Scandinavische kunstenaar Olafur Eliasson het
project Ice Watch London op het plein voor de Tate
Modern. Het kunstwerk bestond uit brokken ijs die
van de enorme ijskappen van Groenland waren afge-
broken, uit de Nuup Kangerlua-fjord waren gevist
en per vliegtuig naar het Verenigd Koninkrijk waren
gebracht, waar ze als kant-en-klare ijssculpturen
werden geinstalleerd. Een volstrekt cynisch schouw-
spel, bedoeld om een haptische ervaring te creéren
voor de bezoekers, die het ijs letterlijk konden aan-
raken terwijl het smolt, maar in feite vanop een
afstand stonden toe te kijken hoe de Noordpool in
brand stond.



Kunnen dergelijke symbolische daden van ijs-
verlies en rouw bijdragen aan de complexe trans-
nationale politieke reactie die nodig is om op een
zinvolle manier in te grijpen? Hoe kan een opvatting
van ijs als geheugen van de aarde en als planetaire
nalatenschap de noodzakelijke toenadering tussen de
verschillende belanghebbenden tot stand brengen?
Enkel het werk van Walde benaderde het ijs als een
primair materi€éle ontmoeting die niet werd bepaald
door een menselijk publiek of een technische waar-
nemer en verwees zo naar een meer fundamentele
kwestie. Politiek gezien moeten we het ijsgeheugen
zo concipiéren dat we niet onmiddellijk vervallen
in melancholie en herstelnarratieven wanneer we
geconf ronteerd worden met smeltende gletsjers
en het terugtrekken van de ijskappen, omdat de
oorzakelijke factoren die tot deze situaties hebben
geleid, eveneens geneigd zijn te verdwijnen zodra ze
worden herkaderd als geotrauma. Wie rechtstreeks
geconfronteerd wordt met de immense impact van
dergelijke klimatologische horizonten heeft weinig
tijd om te treuren, aangezien aanpassing en overle-
ven voorop staan. Zelfs het Ice Memory-initiatief,
toegespitst op de ijskernwetenschap, suggereert dat
ijs in de eerste plaats een drager is van informatie die
forensisch kan worden gedecodeerd en gereassem-
bleerd tot een geschiedenis, een conceptualisering
die veel van de technische analyses, interpretaties en
beleidskaders gericht op de studie van de cryosfeer
structureert. Dat klopt natuurlijk, maar ijs is ook
zoveel meer; ijs is intra-actief, onderdeel van talloze
leefwerelden en ecologieén die collectief onze toe-
komst herschrijven.'

Sommigen zullen opwerpen dat spreken over
klimaatgeschiedenissen en ijsgeheugen neerkomt
op het toekennen van culturele metaforen aan het
geofysische domein. Maar welke politieke impact
zou het hebben als we de geschiedenis en het
geheugen van de mens puur zouden beschouwen
als uitdrukkingen van een ruimere spatiotemporele
herordening en herschikking?'" Hoewel materialen
altijd een cruciale rol hebben gespeeld bij het acti-
veren van onze herinneringen en het vormgeven
van ons vermogen om gebeurtenissen in de tijd met
elkaar te verbinden en zo ervaringen — zelfs ervarin-
gen geworteld in intergenerationele verhalen —
te kunnen herinneren, vertellen en volgen, is mijn
aandacht voor het ijsgeheugen niet ‘beperkt tot
de normatieve theoretisering van de symbolische
reconstructie van mensenlevens en -werelden door
het geheugen’."? Zoals milieumenswetenschapper
Richard Crownshaw suggereerde, hecht deze laatste

44 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

opvatting te veel belang aan het statische object als
de bron van het geheugen. Ook de studie van ijs-
kernen steunt op een soortgelijke cryogene focus op
stilstand: het stopzetten van materiéle stromen en
processen via de thermische kracht van de ijskappen
van onze planeet tot een toestand van diepe bevrie-
zing, een voorwaarde van materiéle bewaring die
essentieel blijft voor elke wetenschappelijke bewe-
ring over de antropogene oorzaak van de opwarming
van de aarde. Bovendien suggereert de externalise-
ring van het menselijk geheugen in media als boeken
en opnames dat de archiefsporen van gebeurtenissen
uit het verleden die in ijs zijn opgeslagen op een
gelijkwaardige manier functioneren als een vorm
van elementair medium en ‘on-menselijk’ geheugen.

Ik weet dat ik, door de materi€le werking van ijs
serieus te nemen als geheugenproducerend, zonder
aan de klimaatsignalen van het ijs enige a priori
intentionaliteit toe te kennen, mezelf blootstel aan
de beproefde kritiek de materialiteit van de wereld
via een semiotische wending in ideetermen uit te
drukken. De begrafenisstoet in [Jsland illustreert
dat dit soort transformatie van materie in metafoor
alomtegenwoordig is geworden." Zoals socioloog
Bronislaw Szerszynski opmerkt in zijn essay ‘Hoe
de aarde herinnert en vergeet’ zijn de pogingen om
het copernicaanse project te radicaliseren en het
menselijke perspectief te decentreren niet helemaal
geslaagd in een transformatie van de notie van het
geheugen omwille van het veronderstelde belang
van het bewustzijn voor herinneringsprocessen en
het politicke gewicht van noties als het collectief
geheugen en de strijd voor rechtvaardigheid, vooral
in het licht van door de staat geleide pogingen tot
georganiseerd vergeten.'

In de milieuwetenschappen verwijst het concept
‘ecologisch geheugen’ naar de manieren waarop de
vroegere toestand van een ecosysteem de huidige
en toekomstige gebeurtenissen beinvloedt, iets wat
vooral relevant is voor ecologieén die onderhevig
zijn aan significante storingen zoals bosbranden
of oceaanverzuring. De mate waarin koraalriffen
bestand zijn tegen verbleking wordt bijvoorbeeld
bepaald door de ernst van eerdere verblekingen.
De resteffecten van eerdere ervaringen spelen dus
een cruciale rol in de huidige gezondheid en toe-
komstige staat van levende systemen, zij het niet op
de existenti€le manier waarop traumatische herinne-
ringen het hedendaagse subject vormen. Het beroep
op een ijsgeheugen is geen voorstel tot hercodering
van de materialiteit binnen een linguistisch para-
digma dat het dichter bij de sociale wetenschappen



zou brengen. Het is geen retorische verschuiving
van de materialiteit tot een reeks betekenende rela-
ties die erop gericht zijn materie tot begrijpelijke
patronen te maken die ‘gelezen’ kunnen worden.
Het ijsgeheugen is eerder een eis namens de glet-
sjers en ijskappen om het potentieel van materie om
de verschillende manieren waarop gebeurtenissen
in de loop der tijden ontstaan vast te leggen. Waar
er materieel bewijs is van de klimaatverandering

in de cryosfeer, is er de mogelijkheid van een ijs-
geheugen, zonder dat dit zich noodzakelijkerwijs
vernauwt tot de conventies van wetenschappelijke
interpretatie of cognitief aangeleerde uitingen van
milieuwanhoop of -verontwaardiging. Het ijsgeheu-
gen heeft niet altijd de tussenkomst nodig van een
externe handelende persoon/wetenschapper/histo-
ricus die het spoor tot een getuigenis kan dwingen,
zoals Jacques Derrida heeft gesuggereerd, aangezien
het als constituerende kracht ‘in het weefsel van de
wereld is geschreven’.'

Wanneer Arctische winden over het sneeuwop-
pervlak waaien, hopen de deeltjes zich op en dwalen
rond als zandkorrels, waarbij ze herhalende patronen
in de materie van de wereld uitzetten die bij de Inuit
bekend staan als sastrugi of kalutoganiq. Deze ijs-
groeven zijn essentieel voor de inheemse gemeen-
schappen, die voor een betrouwbare navigatie al
generaties lang vertrouwen op de constantheid van
dergelijke door de wind uitgesleten tekens. Toch zijn
het meer dan symbolische aardse inscripties die de
mens helpen zich te oriénteren; het zijn materiéle
bewijzen van het ijsgeheugen — terugkerende uit-
drukkingen van het vermogen van materie om haar
eigen materiéle geschiedenis te vormen en schrijven.
Terwijl de planeet in brand staat en het Noordpool-
gebied oververhit raakt, vindt er een ingrijpende
verandering plaats van de erosiepatronen van de
wind en het vochtgehalte van de sneeuw, zodat het
materiéle geheugen van de omgeving niet meer
geleid wordt door een repetitief proces van ein-
deloze herhalingen maar tot nieuwe configuraties
wordt gedwongen die steeds willekeuriger worden.
Is dit misschien hoe de aarde zich herinnert maar
nu ook vergeet? Een ijsgeheugentheorie uitbreiden
naar het ecologische domein houdt bijgevolg in dat
niet alleen de centrale rol van taal bij het maken
van milieuclaims herschikt moet worden, maar
ook de politiek. De uitdaging wordt dan hoe we
de solidariteit en allianties tussen menselijke en
bovenmenselijke leefwerelden kunnen reorganise-
ren, zodat de veranderende materiéle toestand van
ijs en sneeuw een zorgethiek en een nieuw soort

45 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

politieke verantwoordelijkheid voor alle entiteiten
voortbrengt. We kunnen hierbij veel leren van de
Arctische gemeenschappen, omdat ijs altijd een
relationeel gegeven is geweest en niet slechts een
achtergrond voor het vertellen van gebeurtenissen en
het ensceneren van geopoliticke ontmoetingen.

De conceptualisering van ijs als een natuurlijke
opslagplaats van big data heeft ook geleid tot een
parallelle beweging binnen de memory studies
waarbij culturele archieven als omgeving gelezen
worden. Sven Spieker stelt dat we archieven niet
alleen mogen beschouwen als ‘technische uitrusting
voor de opslag van data [uit het verleden], maar
als natuurlijke omgevingen’ waarin informatie zich
verzamelt, groeit en naar middelen dingt in het
heden."”” De metafoor van de ‘cloud’, betoogt hij,
duidt erop dat het opslaan en ophalen van data —
de voornaamste technische functies van machinale
geheugens — “als een atmosfeer deel is gaan uitma-
ken van de natuurlijke omgeving die ons omringt’."®
Maar zelfs een herconceptualisering van archieven
als uitgebreide netwerkecologieén doet niet noodza-
kelijk het primaat teniet van data als losse eenheden
die opereren in een informatiesysteem waarvan de
rechtschapenheid en integriteit te allen prijze moeten
worden beheerd en gecontroleerd — het datacenter
en het serverpark. In zijn vooruitziende analyse van
de archeologie van kennis herinnert Michel Foucault
ons eraan dat archieven geen opslagplaatsen zijn
waar artefacten en documenten naartoe worden
gestuurd om tot rust te komen en stof te vergaren;
het archief is juist altijd een plaats van regeneratie
geweest, die voortdurend reikt naar het ‘wonder der
wederopstanding’, omdat elk fragment potentieel
het dominante verhaal op losse schroeven zet en de
geschiedenis herschrijft.” Vandaag de dag geldt het-
zelfde voor elke hack of elk lek.

Net zoals de entropische krachten die culturele
archieven dreigen te destabiliseren, verstoren en
knoeien klimaattransformaties actief met het aardse
bewijsmateriaal dat in deze natuurlijke archieven te
vinden is, tot zelfs de volledige vernietiging ervan.
In Azié zijn veel gletsjers verdwenen, waardoor de
dorpelingen uit de bergen hun toevlucht hebben
gezocht in de steden. De eerste klimaatvluchtelin-
gen in de Himalaya komen uit Kulum in Ladakh,
een van de 45 dorpen die extreme waterschaarste
kenden door het verdwijnen van de door de gletsjers
gevoede rivieren. De verzuring van de oceaan heeft
geleid tot de massale sterfte van koraalriffen, naast
ijskernen een ander belangrijk gegeven in klimaat-
reconstructies. Om te beschrijven hoe ‘assemblages



van organische en anorganische materie, van mense-
lijke en niet-menselijke levens, [in het grensgebied
van de winningsindustrie] in staat van beroering
worden gebracht’ en een eigen kracht beginnen

te verwerven, heeft de Argentijnse schrijver Jens
Andermann het concept ‘opstandige naturen’ ontwik-
keld.?® Antropoloog Cameron Allan McKean breidt
dit concept uit naar de koraalsterfte:

Kan het rif [of, in mijn geval, gletsjers en ijs-
kappen], zelfs als een conglomeraat van dode
en stervende materie, nog steeds een opstandig
landschap zijn? Hoe kunnen we een toekomst
zien die niet alleen ten dienste staat van onze
politieke en wetenschappelijke projecten maar
die ook andere paden volgt??'

Als de dynamiek van het archief er het meest toe
doet, zoals Foucault beweert, wat betekent deze
inherente vitaliteit, zelfs in relatie tot dode en ster-
vende materie, dan in een tijd waarin de urgentie van
een brandende planeet nood heeft aan onwrikbaar
bewijs, vooral nu klimaatontkenning opnieuw de
kop opsteekt? Barads denken kan hier een hulp zijn,
aangezien ze zegt dat ‘het spoor van alle metingen
blijft bestaan, zelfs als de informatie wordt gewist;
het vraagt werk om de spookachtige verbanden
zichtbaar te maken. Het verleden is niet afgesloten
(dat is het nooit geweest) maar het uitwissen (van
alle sporen) is niet de kwestie.’?? Voor Barad is het
voortbestaan van het verleden in het heden geen
kwestie van het ijs gewoon zijn geochemische waar-
heid te doen spreken via technische sonderingen die
in staat zijn de elementaire sporen te ontcijferen;
de afzettingen van fijnstof en de chemische verhou-
dingen tussen broeikasgassen vormen voorspellende
modellen over onze klimaattoekomst die nauw-
keurig gemodelleerd kunnen worden en waarnaar
gehandeld kan worden. Het gaat niet om het recon-
strueren van een verloren of dood object maar om
het erkennen van de talloze manieren waarop het ijs
verwikkeld is in een complex geheel van verbanden
die zichzelf voortdurend herconfigureren binnen het
heden. IJs is de context die een brede waaier aan
acties en activiteiten samenbrengt, zodat het verle-
den en de toekomst verstrengeld raken in een ‘intra-
actief” weefsel van verbanden. Maar de extractie van
de chemische geschiedenissen die het ijs bevat — de
spookachtige verbanden — vraagt, zoals Barad aan-
geeft, heel wat werk.

Neem bijvoorbeeld de twee ijskernen die ge-
boord werden bij Dome C van het European Project

46 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

for Ice Coring in Antarctica (EPICA) en die een con-
tinu record van 800.000 jaar dateerbaar ijs hebben
opgeleverd. Voor deze extracties waren tien jaar en
honderden boringen nodig. Ze vergden veel arbeid
en kostten elk meer dan twintig miljoen dollar. Een
diepe ijskern is geen natuurlijke entiteit, maar een
intensief behandeld object van epistemisch onder-
zoek dat op industriéle wijze uit de grond is gehaald
en via een reeks complexe logistieke operaties is
getransporteerd naar archieven en laboratoria over
de hele wereld, waar het is opgeslagen in een kunst-
matig gekoelde omgeving die op haar beurt weer
athankelijk is van dezelfde energie-infrastructuur die
de door de mens veroorzaakte klimaatverandering
voedt. Onlangs werden in de Allan Hills-regio stalen
genomen van blauwe fragmenten Antarctisch ijs die
5,2 miljoen jaar ouder zijn dan die van het EPICA.%
Hun azuurblauwe kleur is een teken van hun opmer-
kelijke ouderdom, omdat dicht ijs andere kleur-
golflengtes efficiénter absorbeert dan blauw. Deze
oerijsstromen, ontdekt door het Amerikaanse Center
for Oldest Ice Exploration (COLDEX), plooiden in
elkaar toen ze op de ondiepe ijsranden van de kust
botsten, waarna ze door miljoenen opeenvolgende
lagen sneeuw heen braken en tijdschalen door elkaar
schudden, een proces van leeftijdsomkering dat
bekend staat als ‘glacial enfolding’. Vandaag de dag
waart er een mysterieus blauw landschap van oud ijs
rond in gebieden met veel jongere en wittere lagen.
In Gilles Deleuzes teksten over het concept van het
‘tijdsbeeld’ van de cinema beschrijft hij een potenti-
eel dat inherent is aan tijdsoperaties waarin momen-
ten en herinneringen uit het verleden het heden
binnendringen om hun verschil te kennen te geven.
Als een droomsequentie in een film zweeft een stuk
gletsjer tot in een nieuwe rotsformatie of barst een
brok blauw ijs uit onder de bevroren diepten; derge-
lijke herinneringsmomenten hebben een duurvermo-
gen omdat ze opduiken uit het reservoir van lopende
ervaringen en gebeurtenissen en een verbinding aan-
gaan met hedendaagse plotlijnen in tijd en ruimte,
maar ze ook verstoren. Zoals Deleuze zegt: ‘Het

is alsof het verleden zelf aan de oppervlakte komt
maar dan in de gedaante van persoonlijkheden die
onafhankelijk, vervreemd, uit balans, in zekere zin
embryonaal zijn, bizar actieve fossielen, radioactief,
onverklaarbaar in het heden waar ze aan de opper-
vlakte komen...’?*

Door het verpletterende gewicht van hun massa
zijn ijskappen voortdurend in beweging, gesmeerd
door smeltwater dat ontstaat wanneer het ijs in
contact komt met het vast gesteente eronder. Deze



malende geologische wrijvingsdans stuwt het ijs
vooruit, maar mogelijk ook omhoog, waardoor de
geologische tijd herordend raakt en het verleden
actief door het heden wordt ‘geregen’ als disconti-
nuiteit. In de glaciologie wordt deze ‘vervorming
en plooiing van het diepijspak’ opgevat als een
‘binnenglaciale reactie op de combinatie van een
lateraal-convergente ijsstroming en de fysische
eigenschappen van de ijskolom’.?®> Deze weten-
schappelijke beschrijving ligt in de lijn van Barads
theoretische conceptualiseringen van fenomenen als
‘materiéle verstrengelingen ineengeplooid en door
de ruimtetijdmateriéring van het universum gere-
gen’.?° Bovendien is de complexe temporaliteit die
kenmerkend is voor gletsjers en ijskappen niet alleen
een gevolg van geofysische krachten, maar ook van
geospatiale vaststellingen, aangezien watermolecu-
len in de ijskolom altijd ouder zijn dan die van gas-
sen omdat luchtmoleculen vrij circuleren tussen de
sneeuwkristallen totdat ze worden afgesloten door
het gewicht van volgende generaties. Deze inzichten
uit de studie van de cryosfeer brengen me terug bij
Szerszynski’s beschouwingen over het geheugen,
dat volgens hem een ‘aspect is van “de vorm van
tijd” — tijd niet opgevat als een universele achter-
grond of container voor gebeurtenissen maar als iets
dat wordt gegenereerd door de specifieke manier
waarop verschillende entiteiten ontstaan, evolueren
en voortbestaan’.?” Zouden we dergelijke interpe-
netrerende spatiotemporele ijsevenementen kunnen
beschouwen als een vorm van voorouderlijk aardge-
heugen, als processen die het vermogen hebben om
asynchrone banden te smeden door tijd en ruimte en
deze aanwezigheid te stellen?

Het geheugenwerk van ijs is dus het ontvouwen
van de procesmatige aard van deze multiscalaire
en transtemporele activiteiten; dit vraagt om een
methodologische heroriéntatie waarbij de polyper-
spectivische en relationele dynamiek van ijs ook
deel gaat uitmaken van het verhaal. Dat houdt geen
ontkenning in van de singulariteit van een bepaald
staal of een bepaalde ijskernsectie en hun gesedi-
menteerde vervuilingsgeschiedenis of de inspannin-
gen die moeten samenkomen en samenwerken om
het tijdstip van een gletsjerdood te voorspellen. Het
is eerder de bedoeling om rekening te houden met
de manier waarop de teleologische handelingen die
ijsstalen omzetten in datasets met andere vormen
van kennisproductie en andere bestaanswijzen en
ervaringen zouden kunnen samengaan — terwijl ze
van het terrein naar het laboratorium door het peer-
reviewproces van wetenschappelijke publicaties

47 Susan Schuppli, /[jsgeheugen

naar beleidsforums gaan waar ze mogelijkerwijze in
wettelijke kaders worden gegoten als regelgevende
principes en milieubeschermingen. Wat voor inzich-
ten kunnen inheemse ideeén bijdragen aan de inter-
pretatieve analyse van de ijskernwetenschap, als
versterking of aanvulling op een benadering die

op instrumenten en metingen is gebaseerd? Welke
strategische rol zouden getroffen gemeenschappen
kunnen spelen op internationale fora zoals het IPCC,
naast hun conventionele positie als slachtoffers van
de gevolgen van de klimaatverandering? Welke
nieuwe soorten herinneringspraktijken zouden er
kunnen ontstaan mochten we ijs in een ecologie
plaatsen van menselijke en andere relaties die zich
in een toestand van voortdurende transformatie en
verandering bevinden? Door een beroep te doen op
het ijsgeheugen roepen we op tot een aardse erfenis
en tot rechtvaardigheid, of beter gezegd, een toe-
komstige ijsrechtvaardigheid die — in navolging van
Barad — in ijs staat geschreven en waarbinnen het ijs
het materi€le geheugen van de sporen van de wereld
‘vasthoudt’ als spectrale verstrengelingen, zodat het
iJs het geheugen van de wereld is.



Noten Research: Biogeosciences 126, 2021, p. 2,

1

10

1"

12

13

14

15

<https://doi.org/10.1029/2020JG006232>.

Utuqgaq [Ice that lasts year after year], gere- 16 Jacques Derrida & Bernard Stiegler, Echo-
gisseerd door Iva Radivojevi¢, verteld door graphies of Television: Filmed Interviews, vert.
Aviaja Lyberth (Field of Vision), 22 april 2021, Jennifer Bajorek (Cambridge: Polity Press),
<https://fieldofvision.org/shorts/utugag>. 2005, p. 100.

Karen Barad, ‘Quantum Entanglements 17 Sven Spieker, ‘Memory in the Anthropocene:
and Hauntological Relations of Inheritance: Notes on Slow Archives and Melting Glaciers’,
Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings, in: Frank & Jakobsen (red.), Arctic Archives:
and Justice-to-Come’, in: Derrida Today 3, Ice, Memory and Entropy, p. 94.

nr. 2, 2010, p. 261, <https://doi.org/10.3366 18 Ibid., p. 98.

/E1754850010000813>. 19 Michel Foucault, Archaeology of Knowledge,
Shannon Mattern, ‘The Big Data of Ice, Rocks, vert. A. M. Sheridan Smith (Londen: Routledge
Soils, and Sediments’, in: Places Journal, Classics), 2002, p. 146.

november 2017 <https://doi.org/10.22269 20 Jens Andermann, Entranced Earth: Art,
/171107>. Extractivism and the End of Landscape, Flash-
De Ice Memory Foundation, die haar thuisba- Points (Evanston: Northwestern University

sis heeft aan de Fondation Université Grenoble Press), 2023, p. 18.

Alpes, werd opgericht door zeven wetenschap- 21 Cameron Allan McKean, ‘Core-Coralations:
pelijke instellingen: de Université Grenoble Pillars of Snow on the Great Barrier Reef’,
Alpes, het CNRS, het Institut de recherche in: Anneke Jaspers & Anna Davis (red.),

pour le développement — IRD, het Institut Nicholas Mangan: A World Undone (Milaan:
polaire frangais, de Universita Ca’ Foscari van Lenz; Sydney: Museum of Contemporary Art
Venetié, het CNR in Italié en het Paul Scherrer- Australia), 2024, p. 54.

instituur in Zwitserland. Zie <www.ice-memory 22 Barad, ‘Quantum Entanglements and

.org>. Hauntological Relations of Inheritance:

Elodie Bernollin, Enrico Costa & Priscilla Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings,
Dacher, ‘Saving the ice memory of Svalbard’s and Justice-to-Come’, p. 261.

glaciers where global warming impacts are 23 Ed Brook & the Center for Oldest Ice

going 4 times faster’, nieuwsbericht van 3 april Exploration Allan Hills Research Team,

2023 <https://www.cnrs.fr/en/press/saving-ice ‘Plio-Pleistocene ice cores from the Allan Hills
-memory-svalbards-glaciers-where-global Blue Ice Area, Antarctica: recent results and
-warming-impacts-are-going-4-times-faster>. prospects for future work’, paper gepresen-
UNESCO, The Memory of Ice: A Challenge teerd op de EGU General Assembly, Wenen,
for the Future, 202 EX/42 (Parijs: UNESCO), 14-19 april 2024 <https://doi.org/10.5194
2017. /egusphere-egu24-4497>.

Agence France-Presse, ‘Iceland holds funeral 24 Gilles Deleuze, Cinema 2: The Time-Image
for first glacier lost to climate change’, in: The (Londen: Continuum), 2005, p. 113.

Guardian, 18 augustus 2019 <https://www 25 Neil Ross, Hugh Corr & Martin Siegert, ‘Large-
.theguardian.com/world/2019/aug/19/iceland scale englacial folding and deep-ice strati-
-holds-funeral-for-first-glacier-lost-to-climate graphy within the West Antarctic Ice Sheet’,
-change>. in: The Cryosphere 14, nr. 6, 2020, p. 2103,
Zie <https://glaciercasualtylist.rice.edu>. <https://doi.org/10.5194/tc-14-2103-2020>.
Requiem for a Glacier: Site Specific Perfor- 26 Barad, ‘Quantum Entanglements and

mance is te bekijken op <http://paulwalde.com Hauntological Relations of Inheritance:
/artworks/requiem-for-a-glacier/site-specific Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings,
-performance>. and Justice-to-Come’, p. 261.

Voor een beknopte definitie van de 27 Szerszynski, ‘How the Earth remembers and
Baradiaanse term ‘intra-action’, zie ‘Intra- forgets’, p. 222-3.

action’, New Materialism: Networking
European Scholarship on ‘How Matter Comes
to Matter’, European Cooperation in Science &
Technology / COST, update 15 augustus 2016
<https://newmaterialism.eu/almanac/i/intra
-action.html>.

Zie Bronislaw Szerszynski, ‘How the Earth
remembers and forgets’, in: Adam Bobbette &
Amy Donovan (red.), Political Geology: Active
Stratigraphies and the Making of Life (Londen:
Palgrave Macmillan), 2019, p. 221.

Ann Rigney, ‘Materiality and Memory: Objects
to Ecologies. A Response to Maria Zirra’, in:
Parallax 23, nr. 4, 2017, p. 474, <https://doi.org
/10.1080/13534645.2017.1374517>. Zie ook
Richard Crownshaw, ‘Memory and the Anthro-
pocene’, in: Témoigner: Entre histoire et
mémoire 119, 2014, p. 145, <https://doi.org/10
.4000/temoigner.1492>.

Voor een kritiek op metaforen, zie Wolfgang
Ernst, ‘Archival Metahistory and Inhuman
Memory’, in: Susi K. Frank & Kjetil A. Jakobsen
(red.), Arctic Archives: Ice, Memory and En-
tropy, Culture & Theory (New York: Columbia
Univeristy Press), 2019, p. 38.

Szerszynski, ‘How the Earth remembers and
forgets’.

Hilary A. Dugan, ‘A Comparison of Ecological
Memory of Lake Ice-Off in Eight North-
Temperate Lakes’, in: Journal of Geophysical

48 Susan Schuppli, lisgeheugen



Klei eten is geen eetstoornis

Zayaan Khan

Het eten van dingen die we niet als voedsel beschou-
wen wordt doorgaans pica genoemd. Het komt vaak
voor bij jonge kinderen die de wereld verkennen
via hun mond, maar ook bij veel oudere mensen die
de drang voelen om niet-voedingsproducten te eten
die schadelijk kunnen zijn voor hun gezondheid:
lepels of andere metalen voorwerpen, zeep, beton,
afbladderende verf (die mogelijk lood bevat), zelfs
aarde (die mogelijk vervuild is) — allemaal dingen
die ertoe kunnen leiden dat mensen dringende zorg
of zelfs een operatie nodig hebben. Pica-verlangens
hebben een zintuiglijk element. Het wordt door de
Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disor-
ders (DSM-5) beschouwd als een eetstoornis en
onderverdeeld in een reeks technische termen als
hyalofagie (het eten van glas, hetgeen een levendige
herinnering oproept aan de Mad Hatter’s Tea Party
en het heerlijke gekraak wanneer ze hun theekopjes
opeten) of lithofagie (het eten van stenen). Er heerst
een bepaalde dissonantie rond het eten van deze
niet-voedingsproducten, waarbij alles wordt samen-
gebracht onder de noemer ‘stoornis’ en daardoor
onmiddellijk een soort othering cre€ert. Stel je de
stress voor van kersverse ouders die hun kind in
de orale fase het etiket eetstoornis opgeplakt zien
krijgen wanneer het de wereld verkent en geen on-
derscheid kan maken tussen wat wel en niet door te
slikken. Het is gemakkelijk om in zwart-witte ter-
men te denken maar ik zou hier graag ruimte maken
om voorbij de gebruikelijke categorieén rond of aan-
names over het eten van niet-voedsel te denken.

Pica komt van de Latijnse naam voor ekster, Pica
pica, een vogel die over de hele wereld bekend staat
om zijn intelligentie, culturele gebruiken, vooral
rond rouwverwerking, en het verzamelen van al wat
glimt en opvalt. Binnen talloze geloofsovertuigingen
van folkloristische en mythologische aard vertegen-
woordigt de ekster zowel goed als kwaad: immens
geluk maar ook ongeluk, afthankelijk van met wie je
praat. Het is dus wel logisch om het eten van niet-
voedingsproducten onder deze noemer te plaatsen.
Toch wil ik in deze definitie graag wat ruimte maken
om te beweren dat het eten van klei geen eetstoornis
is — dat we klei zelfs als een valabel ingrediént zou-
den moeten beschouwen.

Tegelijkertijd wil ik ruimte creéren voor een
nieuw soort eten: de diepe voldoening van en

49 Zayaan Khan, Klei eten is geen eetstoornis

hunkering naar, de liefde en waardering voor voedsel
met weinig smaak, dat vooral verrukkelijk is omdat
het zo zacht is als lucht of papier. Zoals puffchips,
de light-versie, luchtchips met weinig smaak — met
slechts een dun laagje kruiden. De zoetheid van
niets, of misschien de zoetheid in het niets. Mijn
moeder houdt van dit soort eten, mijn moeder die
bekend staat om haar overheerlijke traditionele kook-
kunsten, met kruiden en bergen ingrediénten. Geef
haar luchtige Japanse cake (die hier brood wordt
genoemd, ook al is hij zoet) en ze smelt, niet zozeer
omwille van de smaak maar omwille van de manier
waarop het eten lijkt te verdwijnen als je erin bijt,
vast voedsel dat je kunt inademen.

Ik noem de liefde voor dit soort voedsel insipifi-
lie — waarbij insipi- ‘flauw’ betekent, maar dan niet
in negatieve zin. Zeker niet ‘nietszeggend’, zoals
woordenboeken beweren, maar wel ergens op het
‘smaakloze’ spectrum. Heb je ooit verlangd naar
rijstpapier? Of klei?

In de winkel tegenover ons huis kochten we
rijstpapier voor een halve cent per vel, een haalbaar
bedrag voor heel jonge kinderen. De manier waarop
het van de kartonnen achterkant werd gescheurd op
de plank in die donkere, vieze oude winkel, vervol-
gens de zachtheid waarmee het smolt als je het langs
je tanden manoeuvreerde — het bevredigde texturale
en zintuiglijke verlangens maar smaakte uiteindelijk
naar niets.

Papieren UFO’s met een rijst- of wafelpapieren
buitenkant en heerlijk zuurzoete sherbet aan de
binnenkant, het papier van een perfecte texturale
gewichtloosheid, als tegenwicht voor de zoetheid en
de korte zure kick. White Rabbit Creamy Candy en
andere melksnoepjes uit onze kindertijd, een toffee-
hemel verpakt in droog en romig rijstpapier. Een
moment van niets, van minimale smaak, speeksel
dat zich vermengt met de zoete melksmaak.

Dit verlangen is zo specifiek — misschien meer
naar textuur dan naar smaak? Of naar de groep
voedingsmiddelen op het raakvlak van zacht-licht-
delicaat qua aroma en smaak (twee heel verschil-
lende dingen).

Dan is er nog de hunkering die vooral met tex-
tuur te maken heeft en waarbij aroma of smaak niet
echt een rol spelen, die pica wordt genoemd en als
eetstoornis wordt beschouwd. Twintig jaar geleden
werkte ik in retail en een van mijn collega’s op de
cosmetica-afdeling was hoogzwanger. Ze vertelde
liefdevol over hoe haar man met haar naar Devil’s
Peak reed, naast de Tafelberg in Kaapstad, waar de
oude weg langs een gebied met rode leisteen loopt.



Daar oogstte ze, na een korte wandeling met een on-
gelooflijk uitzicht over de stad en de haven, wat van
de klei, die uit elkaar viel omdat de waterige wand
de leisteen zacht hield. Ze vertelde hoe ze er vrolijk
stukjes afhaalde, ze ter plekke met haar voortanden
opat (daarover was ze heel duidelijk: het was geen
kwestie van kauwen maar van gedurig knabbelen)
en er een aantal in een doek stopte voor later. Langs
de hele wandelroute op de berg zijn er zijriviertjes
en watervallen waar helder, ijskoud, zoet bergwater
je dorst kan lessen en de klei kan wegspoelen. Haar
verlangen was textureel: de manier waarop het vocht
binnensijpelde, de overgang van vochtig naar klef,
van hardheid naar zachtheid via haar gretige tanden.
Ze watertandde bij haar herinneringen en smakte
met haar lippen; je zag het verlangen naar de ijzer-
houdende leien klei op haar gezicht.

Het is een verlangen dat over de hele wereld
bestaat, maar vooral bekend staat als een Afrikaans
gebruik. In Zuid-Afrika worden stukjes klei ver-
kocht bij medicijnenkraampjes, bij taxistandplaatsen,
door verkopers van verse producten, enzovoort, en
ze worden zoet gegeten met een beetje suiker of
besprenkeld met wat zout water (soms zelfs zeewa-
ter). Er wordt gezegd dat het niet als een eetstoornis
wordt beschouwd maar als een normaal voedings-
middel. Dit land is zo rijk aan allerlei soorten klei
dat de herkenning verder gaat dan culturele en
mens-dierverschillen. Wat voor verlangen is het dat
wij etende wezen hebben — honden die beton eten,
verhalen van mensen die hunkeren naar oud gips:
een soort koele vochtige minerale behoefte?

Minerale verlangens leiden ons naar een letterlijk
hoogtepunt, van steenbokken in de Alpen die kliffen
beklimmen om aan zoutlagen te likken tot mijn col-
lega die de berg oprijdt. We hunkeren zozeer naar
die minerale klei dat we niet anders kunnen dan het
als een ectbaar iets, als voedsel, te erkennen.

Klei is als medicijn wellicht bekender dan als
voedingsmiddel of ingrediént. Klei wordt aanbevo-
len bij lichte vormen van vergiftiging omdat het zich
zou binden aan de geconsumeerde inhoud, of als ont-
gifting bij zware metalen, en in het algemeen voor
maag- of darmkwalen, omdat het zich kan hechten
aan gifstoffen en het spijsverteringskanaal kan her-
stellen. Het wordt ook gebruikt om mondzweren of
wonden uit te drogen. Wat een magisch ding, klei:
het hecht zich aan je lopende ontlasting en is tege-
lijkertijd het belangrijkste materiaal van je toiletpot
en de tegels errond. Klei is de fijnste geologische
component en het kan zo’n miljoen jaar duren voor-
dat het gevormd is. Het stroomt het verst mee met

50 Zayaan Khan, Klei eten is geen eetstoornis

water en strijkt neer op de meest afgelegen bestem-
mingen; klei vinden is vaak gewoon een kwestie van
de stroom te volgen. Klei blijft heel lang drijven en
heeft uren of dagen nodig om te bezinken nadat het
water tot stilstand is gekomen; het zweeft zolang het
water zweeft. Het is als een donsveertje dat danst op
een eindeloze warme zomerbries. Het zachte genoe-
gen van kleien gevederte in water.

De afgelopen jaren heb ik me gericht op de terra-
cottarode klei uit Devil’s Peak, de berg waar ik ben
opgegroeid en waar mijn familie en die van mijn
man zijn opgegroeid. Er doen veel verhalen van ge-
dwongen verhuizingen de ronde in onze familie, in
onze gemeenschappen, en het rechtstreekse contact
met het land heeft geholpen om een aantal van de
stille geluiden die ik oppikte te ontsluiten; vanop
een afstand riepen ze me, door de sluiers heen. Er
bestaat een zacht en diep luisteren, helder maar stil,
hoorbaar maar alleen in mijn hoofd. Ik hoor de stilte
via mijn innerlijke oren en tracht te vinden wat ik
zoek terwijl ik over dit veld loop dat ik al zo vaak
heb bewandeld. Ik beeld me in dat ik de lijnen van
de bulldozers kan volgen, ik zie hun chaos door het
gehuil en geschreeuw van hen die gedwongen wor-
den te verhuizen. Ik zie alles in de stilte van de dag
terwijl ik naar het huis van mijn grootouders loop,
die weigerden te vertrekken en bij de laatsten waren.

Mijn grootvader was altijd zo onwrikbaar vast-
beraden. Ik beeld me in hoezeer deze periode de rest
van zijn leven beinvloed moet hebben voordat ik
hem twee generaties later ontmoette. Die dag brak
er iets in hem, zoals er in iedereen iets brak toen ze
te horen kregen dat ze uit deze buurt zouden moeten
verhuizen om plaats te maken voor witte mensen
die nooit zouden komen. De Group Areas Act van
1950 was een manier voor de apartheidsregering van
Zuid-Afrika om haar Apartheid Spatial Planning te
verwezenlijken, door heel Kaapstad (en de rest van
het land) architecturaal in te delen volgens een ras-
senscheiding en hele gemeenschappen te verdrijven
om ruimte te creéren voor ‘Whites Only . District
Six is zo’n gebied, bekend omwille van het specta-
culaire uitzicht op de Tafelberg, ons wereldwonder.
Eender met wie je spreekt die uit District Six atkom-
stig is, zal zeggen dat de waarde van deze buurt de
gezondheid van haar gemeenschap was, het arche-
type van wat apartheid probeerde te vernietigen:
multicultureel, multiraciaal, een mix van religies en
strekkingen; de mensen konden het goed met elkaar
vinden, de buren zorgden voor elkaar, de kinderen
kregen te eten, zelfs bij onbekenden thuis. Er was
altijd een plek om je hoofd te laten rusten, zoals mijn



oom ons altijd vertelde. Dat veranderde allemaal
toen de mensen werden verplaatst. Er gingen minder
deuren open voor vermoeide reizigers, er werden ’s
morgensvroeg geen potten meer op het fornuis gezet
om eten te voorzien voor wie het nodig hadden.
Apartheid, als onderdeel van het koloniale project,
was gericht op de vernietiging van inheemse manie-
ren van weten en de uitroeiing van het gemeen-
schapsgevoel dat deel uitmaakte van de natuurlijke
solidariteit van zwaar onderdrukte mensen.

Er is veel veranderd sindsdien, maar onder de
oppervlakte is er weinig veranderd. Het land ligt nog
steeds braak en is nooit omgevormd tot een buiten-
wijk voor ‘Whites Only’; ik heb hier vele keren rond-
gelopen en me afgevraagd wat voor stof mijn moeder
hier met haar vriendinnen heeft doen opwaaien en
wat hyena’s of leeuwen of bavianen hier bij hun
schermutselingen een paar honderd jaar eerder rond-
schopten. Miljoenen jaren eerder stapten prehisto-
rische dieren precies op de plek waar mijn moeder
later stond, ongeacht wat het land op dat moment
deed. We weten dat dit land al minstens 1,5 miljoen
jaar min of meer hetzelfde is, toen de bergen nog een
eiland waren en de oceanen zich terugtrokken.

Er is veel om getuige van te zijn op deze plek
van niets, met zijn geimproviseerde huizen en over-
woekerd gras, rotsblokken die uitsteken, de glooiing
van het land dat zich naar beneden, naar de voet van
de berg stort. Er zijn grote getuigenissen en piep-
kleine. Ik volg het spoor van de zandstenen rotsen
die mensen weghalen of herschikken bij het graf
van een geliefd huisdier. Ik kom venkelpollen oog-
sten in warme seizoenen en klei wanneer de regen
net begint. Ik kom naar nieuwe verhalen luisteren:
misschien heeft de wind iets voor mij onthouden
of hebben de mierenleeuwen een nieuwe anekdote
gevangen in hun zandval. Ik zoek de lijnen — de klei
leidt me van een kosmische tijd naar alle vormen die
deze klei wil zijn — en volg ze, op zoek naar knopen,
breuken, laat het allemaal in mij landen en verschij-
nen in mijn maakpraktijk (wat dat maken ook mag
zijn). Vaak voelt het alsof het maken niet aan mij is,
dus boetseer ik en maak ik krijt en neem ik geluid
op en ontwerp ik terracotta make-uppaletten — wat is
dit anders dan een manier om verhalen te vertellen?

Deze klei zinspeelt op bevrediging, een texturale
perfectie die in niet veel andere eetbare dingen te
vinden is. Ze nestelt zich in de insipifiele ruimte, een
smaak van niets vol textuur — zo stelpend dat ze al je
water voor zichzelf opeist. Een beetje slijmerig maar
zacht, ‘smerig’ als het ware. Niet zo bewerkelijk van
textuur als je zou willen om te boetseren, maar ook

51 Zayaan Khan, Klei eten is geen eetstoornis

niet onmogelijk. Deze klei is zo levendig en rauw,
opgegraven uit de diepe ondergrond of geoogst aan
de oppervlakte. Onzichtbare microbenwerelden
doen haar wild gisten. Ik heb deze zakken bewerkte
klei opgeslagen met net iets te veel water zodat

het gistingsproces in gang schiet en zich een weg
borrelt door het hart van de kleibroden. Ze groeien,
werkelijk waar, harder dan eender welke bewerkte
klei waarmee ik ooit heb samengeleefd; algenbloei,
schimmels en zelfs een vrolijk slakje voelen zich er
thuis. De borrelende fermentatie waar ik doorheen
snij als ik een nieuwe zak open, doet me denken
aan hoe de onzichtbare eeuwenoude microben die
wellicht nog steeds in deze klei leven, zeker in de nu
aerobe omgeving waarin ze zich bevinden, worden
geconsumeerd door aerobe bacterién. We snakken
tenslotte naar dat mineraal.

Met deze klei werken is een instant tijdmachine.
Deze klei, die zich gedurende miljoenen jaren heeft
gevormd en niet kan worden gesynthetiseerd, weet
wellicht dingen die onze eenvoudige evolutionaire
veronderstellingen te boven gaan. Ik vraag me af
wat de bodem zich herinnert en welke verhalen deze
kleilichamen zouden vertellen, en ik heb me erop
toegelegd om het land te laten weten dat wij het ons
ook herinneren. We leven in een tijd van polycrisis —
een tijd waarin de ene crisis na de andere deel uit-
maakt van onze levenservaring — en zoals in de
epigenetica (de studie van erfelijke eigenschappen)
wordt beweerd, worden deze crisissen en trauma’s
doorgegeven aan generaties die ze niet hebben
meegemaakt. Ik zie het trauma dat in onze gemeen-
schappen rondwaart, bedekt door weer andere andere
trauma’s van hedendaags extractivisme en arbeid
nodig om in deze wereld te overleven. Ik zie hoe
verloren ik me voel en hoe het bewandelen van dit
land mij een thuisgevoel geeft, antwoorden geeft op
vragen die ik nog niet kan stellen. Onze koloniale
erfenis bracht verschillende genociderondes met zich
mee, zowel via Europese ziektes als via huurlingen
die aan het eind van de jaren 1700 en het begin van
de jaren 1800 gestuurd werden om per decreet op
grote dieren, en ook op ons volk, te jagen en ze te
doden. Ze ontdekten dat er goedkopere manieren
waren om ons volk te doden dan munitie; ze gebruik-
ten delen van het land, zoals de stenen die hier al
duizenden jaren lagen.

Ik bestudeer deze historische gebeurtenissen en
ik rouw. Ik moet terug naar de zee of naar delen van
het land om vergiffenis vragen namens mijn mens-
heid, om te benadrukken dat we deze verhalen niet
zijn vergeten en dat we niet zullen rusten voordat



we deze misdaden hebben rechtgezet, hoeveel gene-
raties het ook moge duren. We zijn honderden jaren
verwijderd van dat geweld, maar nog steeds leggen
we misdaden bloot. We voelen het nog steeds, we
ontdekken het nog steeds. We hebben drie koloniale
overheersingsrondes gehad in onze uithoek van de
wereld, eindigend met een onuitsprekelijk wrede
apartheid. Dit geweld lijkt zelfs mak in vergelijking
met de apartheid en genocide die we vandaag de dag
in Palestina zien, uitgevoerd door Israél en groten-
deels gefinancierd door Amerika, die Palestijns land,
mensen, planten en dieren in een constante staat

van afscheiding houdt. Samen met de overgang naar
een democratie nam Zuid-Afrika al snel het wereld-
wijde waardesysteem van de vrijemarkteconomie
over, ondanks het feit dat veel mensen hierdoor hun
bestaansmiddelen kwijtraakten omdat buitenlandse
investeringen met buitenlandse winsten Zuid-Afrika
binnenkwamen en alleen die mensen profiteerden die
het geld of de middelen hadden om dit systeem te
laten werken. We worden dus nog steeds geregeerd
door externe machten en houden ons vast aan de
draden van ons eigen overleven terwijl het gewicht
van de wereldcrisissen de strijd gaande houdt.

Op de een of andere manier doet dit alles mijn
hart bonzen. De familie van mijn vader heeft een
zwak hart; ze zijn gestorven aan hartaanvallen of
gebroken harten. Ik heb geleerd dat onze harten onze
spirituele verhalen erven, dat ze oude verhalen horen
en ruimte bieden aan de emotionele rijkdom die in
de loop der generaties is opgebouwd. Rouwen met
dit land is ook een soort familiegenezing, een erken-
ning en verwerking van de pijn. Door met deze klei
te werken heb ik veel over mijn hart geleerd. Het is
een gespierde metafoor geworden voor het verwer-
ken van trauma, van wording, van overgangen, van
relaties die hun weg vinden in de wereld.

Deze klei doorloopt processen waarin ze wild en
levend is, vol steen en ei, insectenkarkassen en bac-
teri€le microwerelden. Ze ligt in mijn tuin waar vele
verschillende dieren op bezoek komen, in de klei
poepen, de klei opeten, klei meenemen om hun eigen
huis te bouwen. Dan verwerk ik de klei, raffineer ze,
scheid het zand of de stenen als overblijfsel van de
ontginning van de microdeeltjes pure klei en metaal-
mineralen. De klei blijft maanden liggen terwijl ik
verderga met de dagelijkse sleur van de zorg voor
het gezin. De verwerkte klei wordt vastgeklemd om
luchtbellen te verwijderen die de structuur zouden
verzwakken eens de klei tot een sculptuur is gevormd,
en blijft vervolgens nog een tijd liggen om hechter te
worden. Idealiter zou ik ze jaren laten liggen, maar

52 Zayaan Khan, Klei eten is geen eetstoornis

maanden is genoeg. Soms haal ik een jaar of twee en
is de klei opmerkelijk gladder en plooibaarder.

Deze klei is zo kostbaar voor me: in mijn prak-
tijk leer ik hoe ze zich beter leent voor de ene vorm
dan voor de andere, waardoor ik ze steeds opnieuw
kan recycleren. Bijna niets van wat ik maak gaat
door de intense hitte van een oven, waar het veran-
dert in keramiek zodra alle sporen van water zijn
verwijderd — wellicht ongeveer slechts 30 procent.
Ik maak liever nieuwe vormen en als ze drogen,
breek ik de kleilichamen in een emmer water en
absorberen ze het water in elke barst en porie, tot
in elke molecule om gebonden te blijven. Klei is,
in tegenstelling tot keramiek, ruw en wild, zacht en
poederig als het droog is en steenhard als het op de
juiste manier gebakken is. Klei heeft te maken met
de relatie tussen water en land, waar alle geluiden
van zowel onzichtbare als zichtbare aard het mate-
riaal binnendringen; aanwijzingen en hints uit een
tijd lang voor het oogsten nestelen zich in mijn oren
terwijl ik werk. Hoor ik bij het uitgraven en bloot-
leggen van deze klei in de zandsteensedimenten
herinneringen uit de diepe tijd?

Ik ben overtuigd van klei, overtuigd van haar
voldoening. Ik spoor er nieuwe recepten mee op,
waarom ook niet, geneigd als ik ben om de klei te
betrekken bij recepten voor het hart. Wat kan ik eten
om een gebroken hart te versterken? Wanneer ik
geconfronteerd word met vragen die onze directe
kennis te boven gaan, richt ik me tot ons erfgoed om
te zien waar er antwoorden opduiken. Opgroeien in
de islam heeft me enorm veel geleerd over de aan-
vaarding die verdriet met zich meebrengt; hoeveel
het je vermogen om lief te hebben oprekt, hoezeer
het nodig is om te genezen. Het is ook bijzonder
geruststellend dat er een sunnah-recept bestaat voor
verdriet,' voor diepe droefenis, gebaseerd op gerste-
meel, melk, wat dadels of honing en de eenvoudige
handeling van het maken van de pap? — een recept
dat minstens 1400 jaar oud is, nederig in zijn een-
voud. Deze Profetische Geneeskunde helpt bij de
vorming van een routekaart voor het gebruik van
recepten als een manier om zich een weg te banen
door wereldse problemen, als verteerbare methodes
om verdriet te verwerken.

In de periode dat ik van deze klei heb geleerd,
heb ik geleerd over liefde als een oerkracht, over
romantische liefde en familiale liefde en de manier
waarop zielen elkaar ontmoeten op een heilige plek
voordat ze in onze onvolmaakte aardse lichamen lan-
den. Ik ben in deze kleiperiode ook zwanger geweest
en ik kan niet rond de metafoor dat ons lichaam van



klei is gemaakt, nu ik begrijp wat klei werkelijk is:
het minerale afval van al het leven op een bepaalde
plaats in een bepaalde tijd, vervat in en doorgegeven
door de geologische tijd, de langzaamste, meest
betrouwbare tijd. Net als de ziel en de liefde is ook
mijn hart in deze periode klei geworden, vooral
wanneer ik het sculpturale werk dat ik heb gemaakt
recycleer, het in water leg om opnieuw te hydrateren
en ik mijn oor op het water leg en hoor hoe de klei
geleidelijk loskomt wanneer het water haar lichaam
binnendringt. Het is als een zachte vorm van liefdes-
verdriet, waarbij je nog steeds wordt vastgehouden
en ondersteund door al dat perfecte water, maar jij,
of de klei, zachtjes uit elkaar valt, bruisend en borre-
lend tot een fijn poeder uiteenvalt, één wordt met het
water en uiteindelijk tot op de bodem van de emmer
zakt, klaar om gedroogd te worden en vastgeklemd
en geboetseerd tot nieuwe, krachtigere vormen. Dit
proces lijkt hard op de pijn die we erven en de breu-
ken die we doormaken in onze feilbare lichamen in
onze feilbare levens waar er, als het hart breekt maar
niet helemaal gebroken is, als het opnieuw gemaakt
wordt, meer potentieel is voor vastberadenheid.

In dit hernieuwingsproces merk ik dat ik terug
moet naar het niet-weten, naar geleid worden in
plaats van leiden, leunen op andere recepten en niet
mijn eigen recepten creéren. Maar toch vraagt deze
klei om overgave, om voldoening, hetgeen een soort
wederkerigheid in de relatie met zich meebrengt.

Ik denk na over de metaforische cirkel om van klei
gemaakt te zijn en klei te eten, in tegenstelling tot
uit klei te eten. Klei is niet langer alleen hetgeen het
voedsel bevat (of de muur-, vloer- of dakbedekking,
naast andere huishoudelijke benodigdheden), maar
wordt herinnerd als het vat van ons lichaam terwijl
we tegelijkertijd klei eten. Een vreemde vorm van
kannibalisme misschien, maar in feite een verlan-
gen naar verbinding, naar het terugwinnen van onze
plaats in een wereld die gerund wordt op necropoli-
tieke wijze onder het mom van duurzaamheidsdoelen
of economische empowerment.

En nu bied ik hier een recept aan als een poging
tot herverbinding, om wat verlichting te schenken:
Ons recept voor talbinah, de zachte melkachtige
gerstepap, met een flinke dosis klei van dit land.

Ingrediénten:

— Een kop melk

— Twee tot drie eetlepels gerstemeel. Wij verkiezen
om het op voorhand lichtjes te roosteren. Versge-
malen is het beste.

53 Zayaan Khan, Klei eten is geen eetstoornis

— Een dosis prehistorische klei, gekruid met herin-
neringen, verhalen en geheimen. Net genoeg om
te binden maar niet genoeg om afbreuk te doen
aan de romigheid.

— Eén theelepel ghee

— Eén theelepel honing

— Eén ontpitte dadel

Werkwijze:

— Warm de melk lichtjes op en roer er, terwijl de
melk stijgt, het gezeefde gerstemeel door. Roer
na elke eetlepel. Dit zorgt voor een gelijkmatige
textuur.

— Serveer met een theelepel ghee en een theelepel
honing. Garneer de gloeiend hete pap met een
dadel, laat de dadel inzakken en zacht worden.

Moge dit je hart verwarmen en je toeckomstige herin-
neringen verrijken.

Oorspronkelijk gepubliceerd als ‘Eating clay is not an eating disorder’,
in: L’Internationale, 17 september 2024 <https://internationaleonline
.org/contributions/eating-clay-is-not-an-eating-disorder> (geraad-
pleegd 28 januari 2025).

Noten

1 Sunnah, de manier van leven en zijn in
overeenstemming met de islamitische prin-
cipes en naar het voorbeeld van de profeet
Mohammed, vrede zij met hem.

2 Ditis zelfs aangetoond in klinisch onderzoek,
zie Manal M. Badrasawi e.a., ‘Effect of Talbinah
food consumption on depressive symptoms
among elderly individuals in long term care
facilities, randomized clinical trial’, in: Clinical
Interventions in Aging, vol. 8, 2013: pp. 279-85;
beschikbaar op: ncbi.nlm.nih.gov.


https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3593710/




Kunstenaarsbiografieén

Kicsy Abreu Stable (geb. 1992, Cuba) is een multidiscipli-
naire kunstenares en architecte gevestigd in Brussel. Haar
praktijk verkent ruimtelijke manieren van verhalen vertellen
via de kruisbestuiving van beeldhouwkunst, architectuur en
tekenkunst. Ze begon haar academische traject aan de Univer-
sidad Tecnologica de La Habana ‘José Antonio Echeverria’,
waar ze in 2015 een master in de architectuur behaalde. Later
volgde ze een masteropleiding in beeldhouwkunst en ruimte-
lijke kunst aan de Koninklijke Academie voor Schone Kunsten
van Brussel (2021). Abreu Stable onderzoekt in haar werk de
complexe relatie tussen de mens, de ruimtes waarin hij woont
en de omgevingen die hem omringen. Zo onthult ze verborgen
verhalen die in deze doorleefde plekken besloten liggen. Via
het spel tussen aanwezigheid en afwezigheid, zichtbaarheid en
verhulling, herinterpreteert ze traditionele ambachtstechnieken
en bevraagt ze de fysieke en culturele grenzen van materialen.
Haar werk werd internationaal tentoongesteld, onder andere

in Release, MINO Art Space, Antwerpen (2023); LUCIE(A),
Centre Tour a Plomb, Brussel (2021); en Laisser passer, Mai-
son de I’ Architecture de 1’Isére, Grenoble (2017).

Bianca Baldi (geb. 1985, Zuid-Afrika) is een in Brussel
gevestigde kunstenares die de rol van het narratief als een
vorm van kennisproductie onderzoekt, zowel in fictieve als
historische contexten. Ze is geinteresseerd in het ensceneren
van identiteit en geschiedenis, en onderzoekt deze thema’s
aan de hand van fotografie, film, tekst en publicaties. In 2007
behaalde ze een Bachelor of Arts aan de Michaelis School of
Fine Art in Kaapstad, waarna ze haar studies vervolgde aan
de Stddelschule in Frankfurt. Haar werk werd internationaal
getoond, onder andere in MOMENTA Biennale de ['Image,
Tiohtia:ke/Mooniyang/Montreal (2023); de 11e Afrikaanse
Biénnale voor Fotografie, Bamako (2017); de 11e Biénnale
van Shanghai (2016); en de 8e Berlijnse Biénnale voor
Hedendaagse Kunst (2014). Recente solotentoonstellingen
zijn Patina, Photoforum Pasquart, Biel (2022); Cameo, Grazer
Kunstverein (2021); Versipellis, Superdeals, Brussel (2018);
Eyes in the Back of Your Head, Kunstverein Harburger Bahn-
hof (2017); en Pure Breaths, Swimming Pool, Sofia (2016).

Minia Biabiany (geb. 1988, Guadeloupe) woont en werkt

in Guadeloupe. In haar praktijk onderzoekt Biabiany hoe de
perceptie van het lichaam verweven is met de beleving van
ruimte, land en geschiedenis. Voornamelijk via installaties en
video’s roept ze de gebaren van het weven op door poétische
en politieke verhalen te creéren die verbonden zijn met zelfin-
zicht en heling. In 2016 initieerde Biabiany het artistieke en
pedagogische collectief Semillero Caribe in Mexico-Stad.
Met het experimentele platform Doukou blijft ze de decon-
structie van verhalen verkennen via lichamelijke gewaar-
wordingen en concepten van Caribische auteurs. Haar werk
was recent te zien in solotentoonstellingen bij Imane Fares,
Parijs (2025); Duke Hall Gallery of Fine Art, Harrisonburg
(2024); MAC Panama (2023); Palais de Tokyo, Parijs (2022);
Kunstverein, Freiburg (2021); La Verriére, Brussel (2020);
en Le Magasin des horizons, Grenoble (2020). Haar werk
werd ook gepresenteerd bij CRAC Alsace (2019) en tijdens
de 10e Biénnale van Berlijn (2018).

55 Kunstenaarsbiografieén

Gaélle Choisne (geb. 1985, Frankrijk) combineert een docu-
mentaire benadering (fotografie en video) met het gebruik
van ruwe materialen en behandelt sociaal-politicke thema’s
rond de uitbuiting van natuurlijke bronnen en de koloniale
geschiedenis. Als dochter van een Haitiaanse moeder en

een Bretonse vader verweeft de kunstenares orale tradities,
Creoolse mythologie en popcultuur in werken die zowel
verwijzen naar de geschiedenis van Haiti als naar haar per-
soonlijke verhaal. Choisne werd bekroond met de Prix Marcel
Duchamp 2024.Recente solotentoonstellingen zijn onder
andere Madat and the Tears of God, Espace Croisé, Roubaix
(2024); Reiffers Art Initiatives met Lorna Simpson, Acacias
Art Center, Parijs (2023); Monument aux Vivant-es — DENI,
Palais de la Porte Dorée, Parijs (2023); Blue Lights in the
Basement, NICOLETTi, Londen (2022); en Temple of Love —
Atopos, MAC VAL, Vitry-sur-Seine (2022). Ze nam deel aan
talrijke groepstentoonstellingen, waaronder PickPocket, Fon-
dazione Zimei, Teatro Michetti, Pescara (2023); en Ceremony
(Burial of an Undead World), HKW, Berlijn (2022).

Ade Darmawan (geb. 1974, Indonesi€¢) woont en werkt in
Jakarta als kunstenaar en curator. Hij is medeoprichter en lid
van ruangrupa. Hij studeerde aan het Indonesian Art Institute
(IST) en was van 1998 tot 2000 in residentie aan de Rijks-
akademie van Beeldende Kunsten in Amsterdam. Darmawan
onderzoekt het proces van destillatie als een visuele analogie
voor de meervoudige geschiedenissen van extractie in koloni-
aal Indonesié — geschiedenissen die tot op heden weerklinken
in de verhoudingen ten opzichte van natuur en kunstproduc-
tie. Zijn werk werd tentoongesteld in 0.a. Doing Business with
the Dutch, Lumen Travo Gallery, Amsterdam (2018); Magic
Centre, Van Abbemuseum, Eindhoven (2016), en Portikus,
Frankfurt (2015). Hij nam deel aan de Gwangju Biénnale
(2016) en de Singapore Biénnale (2016). In 2024 presenteerde
hij de solotentoonstelling Water Resistance bij ROH, Jakarta
en Cemeti, Yogyakarta. Als curator werkte hij mee aan Nego-
tiating the Future: 6th Asian Art Biennial in Taiwan (2017).
Hij was operationeel directeur van de Jakarta Biénnale (2013—
2017) en artistiek directeur in 2009. Samen met ruangrupa
cureerde hij SONSBEEK ’16: transACTION (2016), en voor
Documenta 15 in Kassel (2022) werd ruangrupa aangesteld
als artistiek directeur.

Edith Dekyndt (geb. 1960, Belgi€¢) woont en werkt in Brus-
sel. Een kenmerkend aspect van Dekyndts artistieke praktijk
is de combinatie van een ingetogen beeldtaal met een intens
suggestieve materialiteit. Door conceptuele, wetenschappe-
lijke en experimentele benaderingen met elkaar te verweven,
deconstrueert de kunstenares de sporen van haar creatief
proces. Ze archiveert, verzamelt en catalogiseert beelden,
geluiden en objecten aan de hand van een rigoureuze metho-
dologie, en laat zo een emblematische werkelijkheid ontstaan
in haar werk. Recente solotentoonstellingen zijn o0.a. Animal
Methods, Konrad Fischer Galerie, Berlijn (2024); Specific
Moments, Walter and Nicole Leblanc Foundation, Brussel
(2024); Specific Subjects, CAB Foundation, St Paul de Vence
(2024); Song to the Siren, Palazzo Grassi, Veneti€ (2024); Ne
pas laver le sable jaune, Galerie Greta Meert, Brussel (2023);
L’Origine des choses, Bourse de Commerce — Pinault Col-
lection, Parijs (2023); Aria of Inertia, Chapelle de Laennec,



Parijs (2022); The Memory of Everything in the World, Gale-
rie Karin Guenther, Hamburg (2022); en Concentrated Form
of Non-Material Energy, St Matthauskerk, Berlijn (2022).

Suzanne Husky (geb. 1975, Frankrijk) is een Frans-Ameri-
kaanse kunstenares met een multidisciplinaire ecologische
praktijk die zich concentreert op de relatie tussen mens en
aarde. Opgeleid in agro-ecologie en permacultuur, creéert zij
werk dat de regeneratieve kracht van de mens oproept. Ze
maakte films over bever-imitatie, zeemeerminnen en liefdes-
vormen in de landbouw. Husky richtte het artistieke duo 7he
New Ministry of Agriculture op, dat een geschiedenis belicht
van de ideologieén achter landbouwministeries. Verder is ze
medevoorzitter van de beweging Alliance with the Beaver
People. Haar werk werd gepresenteerd op de Biénnale van
Lyon (2024), de Timisoara Architectuurbiénnale (2020), de
Biénnale van Istanbul (2019), de Internationale Luchthaven
van San Francisco (2016), Headlands Center for the Arts
(2011), en Bay Area Now 5 triennale bij YBCA in San Fran-
cisco (2008) en MSN Warschau (2020). Haar werk maakt deel
uit van meerdere collecties. Haar recente projecten zijn sterk
verbonden met de beweging Alliance with the Beaver People.

Saodat Ismailova (geb. 1981, Oezbekistan) woont tussen
Parijs en Tasjkent. Ze is filmmaakster en kunstenares, opge-
groeid in het postsovjettijdperk. Haar films verbinden rituelen,
mythen en dromen met het alledaagse leven en onderzoeken
de historisch complexe en gelaagde cultuur van Centraal-
Azié. Vaak gebaseerd op orale verhalen met vrouwen in de
hoofdrol en gericht op kennissystemen die onderdrukt zijn
door de geglobaliseerde moderniteit, balanceren haar bewust-
zijnsverruimende werken tussen zichtbare en onzichtbare
werelden. Ze studeerde aan het Tashkent State Art Institute
en Le Fresnoy — Studio National des Arts Contemporains in
Frankrijk. In 2021 richtte ze het onderzoekscollectief DAVRA
op in Centraal-Aziég, gericht op het ontwikkelen en onder-
steunen van de lokale kunstscene. Ismailova nam deel aan de
59¢ Biénnale van Venetié en Documenta 15 (2022). Ze ont-
ving de Eye Art & Film Prize van het Eye Filmmuseum in
Amsterdam (2022).

Suzanne Jackson (geb. 1944, Verenigde Staten) woont en
werkt afwisselend in Savannah en Saint-Rémy. Al bijna vijf
decennia werkt de kunstenaar op experimentele wijze met
verschillende media, waaronder tekenen, schilderen, poézie,
dans, theater en kostuumontwerp. Begin jaren 1970 werkte
Jackson als kunstenares en docente in Los Angeles, waar ze
een gemeenschap van collega-kunstenaars om zich heen
verzamelde en Gallery 32 oprichtte. Deze galerie toonde
werk van kunstenaars zoals David Hammons, Senga Nengudi
en Betye Saar. Tijdens die periode stond Jackson bekend

om haar figuratieve schilderijen, waarin de waterverfachtige
acryllagen het samensmelten van mens en natuur verbeelden.
Haar recente werken — die ze ‘omgevings-abstracties’ noemt —
bestaan uit pure acrylverf en gevonden materialen. Ze laat
het traditionele doek los en cre€ert schilderijen die zich van
de muur losmaken en van alle kanten te beleven zijn. De
eerste grote retrospectieve tentoonstelling van de kunstenares
(2025) reist van SFMOMA naar het Walker Art Center en het
Museum of Fine Arts, Boston.

56 Kunstenaarsbiografieén

Ann Veronica Janssens (geb. 1956, Verenigd Koninkrijk)
woont en werkt in Brussel en richt zich sinds de late jaren
1970 op de ervaring van de toeschouwer. Haar benadering
resulteert in immateri€le werken. Haar site-specifieke instal-
laties spelen met reflectie, licht en transparantie, en worden
gecreéerd met efemere elementen zoals licht, kunstmatige
mist, geluid en eenvoudige materialen zoals glas en spiegels.
Ze moedigen ze toeschouwers aan om de vergankelijkheid
van het moment en de subjectiviteit van ruimte- en tijdsbe-
leving te ervaren, evenals de voortdurende evolutie van die
ervaringen. Ze vertegenwoordigde Belgi¢ op de Biénnale
van Veneti¢ (samen met Michel Frangois) (1999) en op de
Biénnale van Sao Paulo (1994), en nam deel aan de Biénnale
van Istanboel, Sydney, Sharjah en Beppu. Janssens had
solotentoonstellingen in onder meer Pirelli HangarBicocca,
Milaan (2023); Panthéon, Parijs (2022); South London Gal-
lery (2021); Louisiana Museum of Modern Art, Humlebaek
(2020); en Musée de 1’Orangerie, Parijs (2019).

Joan Jonas (geb. 1936, Verenigde Staten) is een wereldwijd
gerenommeerde kunstenares die werkt met verschillende me-
dia, waaronder video, performance, installatie, geluid, tekst en
sculptuur. Sinds 1968 onderzoekt haar praktijk manieren van
waarnemen, de ritmes van rituelen en de zeggingskracht van
objecten en gebaren. Jonas’ indrukwekkende tentoonstellings-
geschiedenis omvat onder meer de 5S¢ Kochi-Muziris Biénnale
(2022); 13e Biénnale van Shanghai (2021); 28e Biénnale van
Sao Paulo (2008); en Documenta 5 (1972), 6 (1977), 7 (1982),
8 (1987), 11 (2002) en 13 (2012). Onlangs presenteerde ze
solotentoonstellingen in het Drawing Center, New York
(2024); Haus der Kunst, Miinchen (2022); Dia Beacon, New
York (2021); Museo Nacional Thyssen-Bornemisza, Madrid
(2020); Pinacoteca de Sdo Paulo (2020); Museu Serralves,
Porto (2019); Tate Modern, Londen (2018); en in het Ameri-
kaanse paviljoen tijdens de 56e Biénnale van Venetié (2015).
Recent organiseerde het MOMA in New York een retrospectief
van Jonas’ werk (2024). Jonas ontving talrijke onderscheidin-
gen, waaronder de Nam June Paik Prijs (2024).

Pauline Julier (geb. 1985, Zwitserland) is een kunstenares
en regisseuse gevestigd in Geneve. Met een benadering die
wetenschappelijke en artisticke perspectieven combineert,
onderzoekt Julier de relatie tussen menselijke en niet-
menselijke omgevingen. Ze had solotentoonstellingen op
locaties als het Centre International d’Art et du Paysage,

fle de Vassiviére (2025); Aargauer Kunsthaus, Aarau (2024);
en het Centre culturel suisse, Parijs (2017). Groepstentoon-
stellingen vonden plaats op internationale locaties, waaronder
het Musée d’Art et d’Histoire, Geneve (2023); Institut d’Art
Contemporain, Villeurbanne (2022); ICA Foundation, Milaan
(2021); ZKM Karlsruhe (2020); en de 14e Biennale van
Media Arts van Santiago (2019). Haar prijzen en beurzen
omvatten de Swiss Art Award (2010 en 2021) en de ‘Mondes
Nouveaux’ Fellowship (2022). Haar boek And so on, a single
universe, gepubliceerd door Scheidegger & Spiess, werd
bekroond met de titel The Most Beautiful Swiss Books (2025).
Ze draait haar eerste langspeelfilm in de herfst van 2025.

Het werk van Barbara (1940-2017, Duitsland) en Michael
Leisgen (geb. in 1944, Oostenrijk) onderzoekt de verbindingen



tussen mens en natuur door het lichaam in het landschap te
integreren. Het licht van de ondergaande zon speelt een cen-
trale rol in hun fotografie. Barbara en Michael ontmoetten
elkaar aan de Karlsruher Akademie der Bildenden Kiinste,
waar ze tussen 1963 en 1969 studeerden. In 1970 gaven ze
hun persoonlijke praktijk (respectievelijk schilderkunst en
beeldhouwkunst) op om zich samen, als autodidacten, vol-
ledig aan fotografie te wijden. Hun werk wordt regelmatig
getoond in groepstentoonstellingen, waaronder Sublime,
Centre Pompidou-Metz (2016) en Documenta 6 (1977). Een
retrospectieve tentoonstelling werd gehouden in het Ludwig
Forum fiir Internationale Kunst, Aachen (2000) en in de
Maison Européenne de la Photographie, Parijs (1997).

Anne Marie Maes (geb. 1955, Belgi€) is een multidiscipli-
naire kunstenares gevestigd in Brussel. In haar werk komen
kunst, wetenschap en ecologie samen. Met een achtergrond
in botanica en visuele antropologie verkent ze ecosystemen,
alchemistische processen en de complexe relatie tussen
natuur en vorm. Haar praktijk integreert levende organismen
en biologische, digitale en traditionele media om zelfgene-
rerende kunstprocessen te onderzoeken. Op het dak van haar
atelier heeft ze een experimentele tuin en veldlaboratorium
gecreéerd, waar ze insecten, bacterién en natuurlijke fenome-
nen bestudeert om te begrijpen hoe bepaalde vormen ontstaan
in de natuur. Maes’s langlopende projecten, zoals Connected
Open-Greens, Bee Agency en Laboratory for Form and Mat-
ter, gaan in op ecologische systemen door samenwerking met
universiteiten en fablabs. Maes heeft op grote schaal geéx-
poseerd op Belgische en internationale locaties, zoals EMST,
Athene (2025); M HKA — Museum voor Hedendaagse Kunst,
Antwerpen (2024); nGbK, Berlijn (2024); Kunsthalle, Mul-
house (2023); Palais de Tokyo, Parijs (2023); iMAL, Brussel
(2021); IKOB Museum voor Hedendaagse Kunst, Eupen
(2020); Laboral, Gijon (2019); Latvian National Museum

of Art, Riga (2019); Fundacié Joan Mir6, Barcelona (2018);
Haus der Elektronischen Kiinste, Basel (2018); Museum
voor Kunst, Architectuur en Technologie — MAAT, Lissabon
(2018); en Bozar, Brussel (2017).

Jumana Manna (geb. 1987, VS) is een visuele kunstenares
en regisseuse. Manna groeide op in Jeruzalem en woont in
Berlijn. Haar werk onderzoekt hoe macht wordt gearticu-
leerd, met een focus op het lichaam, land en materialiteit

in relatie tot koloniale erfenissen en de geschiedenis van
plaatsen. Door middel van sculptuur, film en taal, behandelt
Manna de paradoxen van behoudspraktijken, met name bin-
nen de architectuur, landbouw en recht. Haar recente soloten-
toonstellingen omvatten Break, Take, Erase, Tally, Rialto6,
Lissabon, Kunsthall Stavanger, Wexner Center for the Arts,
Columbus, MoMA PS1, New York (2022—4); Preservation
Paradox, Matadero Madrid (2023); Foragers, Hollybush
Gardens, Londen (2022); Jumana Manna / MATRIX 278,
Berkeley Art Museum and Pacific Film Archive (2021); en
Thirty Plumbers in the Belly, M HKA — Museum voor He-
dendaagse Kunst, Antwerpen (2021). Recente groepstentoon-
stellingen zijn 0.a. ALOHA NO, Hawaii Triennale (2025); en
Small World, 13e Taipei Biennale (2024).

57 Kunstenaarsbiografieén

Marisa Merz (Maria Luisa Truccato, 19262019, Itali€)
startte haar carriére in 1967 met Living Sculpture, een werk
gemaakt uit aluminiumfolie dat vooruitliep op de Arte
Povera. Merz bracht traditionele en fijne materialen en pro-
cessen binnen in de taal van de sculptuur; in de jaren 1970
kregen haar ingrepen een omgevingskarakter, waarbij ze ze
zich bewogen tussen de privé- en publicke sfeer. Vanaf de
jaren 1980 vond haar creativiteit haar richting in uiterst ver-
fijnde tekeningen, hoofden uit klei en altaarachtige schilde-
rijen. Naast haar solotentoonstellingen bij de galeries Bernier,
Fischer en Tucci Russo, nam ze ook deel aan tentoonstellin-
gen in het Kunstmuseum Bern (2025); LaM, Lille (2024);
MASI, Lugano (2019); Museu Serralves, Porto, en Museum
der Moderne, Salzburg (2018); Metropolitan Museum of
Art, New York, en Hammer Museum, Los Angeles (2017);
MACRO, Rome (2016); Fondazione Merz, Turijn (2012);
CIAPV, Vassiviere (2010); Galleria d’Arte Moderna, Bologna
(1998); Kunst Museum Winterthur (1995 en 2003); en Centre
Pompidou, Parijs (1994). Na het ontvangen van een Speciale
Juryprijs op de Biénnale van Veneti€ (2001), werd Merz be-
kroond met de Gouden Leeuw (2013).

Nour Mobarak (geb. 1985, Egypte) is een Libanees-
Amerikaanse kunstenares die woont en werkt tussen Bain-
bridge Island, Los Angeles en Athene. Mobarak onderzoekt
de drijfveren en storingen rond geweld en verlangen in relatie
tot het lichaam, de aarde en haar omgeving. Ze benadert deze
thematieken via stem, sculpturale werken, geluid, perfor-
mance, video en taal. Het ervaren van Mobaraks rijke inner-
lijke wereld is als staan aan de rand van een archeologische
site, met zicht op vereeuwigde, versteende objecten die in een
nieuwe context zijn geplaatst. Haar werken zijn oefeningen
in het vormgeven van dood en ontbinding, in het vormgeven
van en ruimte maken voor veerkracht. Haar werk werd
getoond in Miguel Abreu Gallery, New York (2025, 2021 en
2019); MoMA, New York (2024); Castello di Rivoli (2024);
Sylvia Kouvali, Londen en Piraeus (2023 en 2017); Schinkel
Pavillon, Berlijn (2023); en MIT List Visual Arts Center,
Cambridge (2022). Ze heeft performances opgevoerd in Wes-
tern Front, Vancouver (2023); Renaissance Society, Chicago
(2022); Museum of Contemporary Art San Diego (2020);
Cafe OTO, Londen (2020); Hammer Museum, Los Angeles
(2019); en Stadslimiet, Antwerpen (2016).

Jota Mombaca (geb. 1991, Brazili€) woont en werkt tussen
Lissabon en Amsterdam. Ze is een interdisciplinaire kun-
stenares wiens werk zich ontvouwt doorheen verschillende
media. De sonische en visuele materie van woorden speelt
een belangrijke rol in haar praktijk, die vaak verband houdt
met antikoloniale kritiek en genderongehoorzaamheid. In
2021 publiceerde ze het boek Nao vao nos matar agora

(Ze zullen ons nu niet doden). Onlangs rondde ze een resi-
dentie af aan de Rijksakademie in Amsterdam. Haar werk
werd gepresenteerd in verschillende institutionele contex-
ten, zoals de 32e en 34e Biénnale van Sao Paulo (2016 en
2020), de 22¢ Biénnale van Sydney (2020), de 10e Biénnale
van Berlijn (2018) en de 46e Salon Nacional de Artistas

in Colombia (2019). Momenteel richt haar onderzoek zich
op elementaire vormen van waarneming, antikoloniale
verbeelding en de relatie tussen opaciteit en zelfbehoud



in de ervaring van geracialiseerde transkunstenaars in de
mondiale kunstwereld.

mountaincutters (opgericht in 1990) is een hybride iden-
titeit, een kunstenaarscollectief dat werkzaam is in Brussel.
Met een focus op in-situ sculptuur putten ze uit de relatie
tussen mensen en de omgevingen die ze bewonen. Hun staal-
constructies, glaselementen, keramiek, textiel en organisch
materiaal, evenals hun gedichten en koperen circuits, vormen
tijdelijke ecosystemen waarin energie stroomt tussen het
menselijke, het organische en het levenloze. Het werk van
mountaincutters kreeg solotentoonstellingen bij Meessen,
Brussel (2024); Palais de Tokyo, Parijs (2023); Centre d’Art
Neuchatel (2022); en La Verriére, Fondation d’entreprise
Hermés, Brussel (2021), en was deel van groepstentoonstel-
lingen in diverse instellingen, zoals Kindred Spirit, Lissabon
(2024); Biénnale van Kyiv, Wenen (2023); en Middelheim-
museum, Antwerpen (2021). Ze maken deel uit van collecties
zoals Plateforme 10 — Mudac, Lausanne; Middelheimmuseum
& Collectie van de Vlaamse Gemeenschap, Antwerpen; en
Collection du FRAC PACA, Marseille.

Otobong Nkanga (geb. 1974, Nigeria) woont en werkt in
Antwerpen. Haar multidisciplinaire praktijk onderzoekt de
complexe sociale, politieke, ecologische en materiéle relaties
tussen lichamen, territoria, mineralen en de aarde. Door de
grenzen tussen minimalistisch en conceptueel of sensueel en
surrealistisch te verstoren, geeft ze vorm aan een op onder-
zoek gebaseerde praktijk aan constellaties van mensen en
landschappen, organische en niet-organische materie. Ze pre-
senteerde een nieuwe, site-specifieke opdracht in het MoMA,
New York (2024), en was het onderwerp van solotentoon-
stellingen in het Institut Valencia d’Art Modern (2023); Frist
Art Museum, Nashville (2023); Sint-Janshospitaal, Brugge
(2022); Kunsthaus Bregenz (2021); Castello di Rivoli, Turijn
(2021); en Villa Arson, Nice (2021). Nkanga is de laureaat
van de Nasher Prize 2025 en ontving de Golden Afro Artistic
Award in de beeldende kunst (2024) en het inaugurele Lise
Wilhelmsen Art Award Programme (2019).

Precious Okoyomon (geb. 1993, Verenigd Koninkrijk) is
een Nigeriaans-Amerikaanse dichter en kunstenaar. Hun
werk richt zich op de voortdurende impact van de historische
constructie van ras op de natuurlijke wereld. Recente solo-
tentoonstellingen omvatten ONE EITHER LOVES ONESELF
OR KNOWS ONESELF, Kunsthaus Bregenz (2025); When
the Lambs Rise Up Against the Bird of Prey, The Sandretto
Re Rebaudengo Madrid Foundation (2024); en the sun

eats her children, Sant’ Andrea De Scaphis, Rome (2023).
Hen is vertegenwoordigd in het Nigeriaanse paviljoen voor
de 60e Biénnale van Veneti€ (2024) en de 59¢ Biénnale

van Veneti€ (2022), evenals in groepstentoonstellingen bij
LUMA Arles (2022); Palais de Tokyo, Parijs (2021); en
LUMA Westbau, Ziirich (2019). Het werk van Okoyomon
maakt deel uit van de permanente collectie van het Museum
fiir Moderne Kunst, Frankfurt, en LUMA Arles. Okoyomon
ontving de Frieze Artist Award (2021) en de CHANEL

Next Prize (2021). In 2024 werd But Did You Die?, hun
tweede dichtbundel, co-gepubliceerd door Serpentine en
Wonder Press.

58 Kunstenaarsbiografieén

Elizabeth A. Povinelli (geb. 1962, Verenigde Staten) is

een academica, kunstenares en filmmaakster. Ze is Franz
Boas Professor in Antropologie en Genderstudies aan de
Columbia University, stichtend lid van de Karrabing Film
Collective en Corresponding Fellow van de Australian
Academy of the Humanities. Ze ontving een eredoctoraat
van ARIA aan de Universiteit van Antwerpen (2025). Tot
haar acht gepubliceerde boeken behoren The Inheritance
(2021), een grafische non-fictie memoire, en Geontologies:
A Requiem to Late Liberalism (2016), winnaar van de Lionel
Trilling Book Award. Ze heeft meer dan tien films gemaakt
met de Karrabing Film Collective, dat meerdere prijzen
heeft ontvangen, waaronder de Eye Art & Film Prize van
het Eye Filmmuseum in Amsterdam, de Visible Award en
de Cinema Nova Award voor Beste Korte Fictie Film op het
Melbourne International Film Festival. Povinelli’s tekenin-
gen werden getoond in verschillende galeries, waaronder als
deel van een permanente tentoonstelling in het Museo delle
Civilta, Rome.

Annie Ratti (geb. 1956, Zwitserland) is een Italiaanse kun-
stenares gevestigd in Londen. Haar transdisciplinaire praktijk
richt zich op specifieke geografische, historische en sociale
kwesties, met aandacht voor thema’s die verband houden
wetenschap, cultuur en ecologie. Tot haar solotentoonstel-
lingen behoren Bombyx Mori, Amanda Wilkinson Gallery,
Londen (2022); ANARGONIA, Amanda Wilkinson Gallery,
Londen (2019); Lallazioni (met Bruna Esposito), Auditorium
Parco della Musica Ennio Morricone, Rome (2015); The
Shroom Project, Kabinetten van de Vleeshal, Middelburg
(2013); Image of September, Gallery Sejul, Seoel (2010);
Annie Ratti: Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Gren-
zen meiner Welt, KUB-Billboards, Kunsthaus Bregenz (2006);
en Annie Ratti — Objects, Vorarlberger Kunstverein Magazin
4, Bregenz (1997). Tot haar groepstentoonstellingen behoren
o.a. Sacred Landscapes, Fondazione Giorgio Cini, 18e Inter-
nationale Architectuurtentoonstelling, Venetié (2023); A Cen-
tury of the Artist’s Studio: 1920-2020, Whitechapel Gallery,
Londen (2022); Dual Realities, 4e Seoul International Media
Art Biennale, Media City Seoul (2006); en A Grain of Dust
A Drop of Water, Gwangju Biennale (2004).

Daniel Steegmann Mangrané (geb. 1977, Spanje) woont
en werkt in Barcelona en Rio de Janeiro. Hij beschouwt
kunst als in staat om onze relatie met de wereld te herconfi-
gureren en nieuwe culturele paradigma’s te inspireren die de
onderlinge afhankelijkheid van alles wat bestaat erkennen.
Zijn onderzoek verkent de relatie tussen natuur, perceptie

en technologie, en focust daarbij op biologische processen
en het antropologische discours. Hij creeért werken die de
traditionele scheidingen tussen cultuur en natuur, subjecten
en objecten, mens en niet-mens, werkelijkheid en droom,

en het lichamelijke en het niet-lichamelijke verwarren, door
ze op te lossen in relaties van wederzijdse transformatie.
Steegmann Mangrané heeft al wereldwijd tentoongesteld,
recentelijk bi MACBA, Barcelona (2024); Museum of
Contemporary Art Kiasma, Helsinki (2023); Bourse de
Commerce — Pinault Collection, Parijs (2023); MoMA, New
York (2023); en Hamburger Bahnhof (2022), evenals op de
Biénnale van Taipei (2020), e.a. Zijn werken zijn te vinden



in de permanente collecties van onder andere Tate Modern,
Londen; Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro; Inhotim,
Brumadinho; Museu Serralves, Porto; Museum of Con-
temporary Art Kiasma, Helsinki; Walker Art Center, Min-
neapolis; Museu de Arte Moderna de Sdo Paulo; MACBA,
Barcelona; Bourse de Commerce — Pinault Collection, Parijs;
Hamburger Bahnhof; en Castello di Rivoli.

Maarten Vanden Eynde (geb. 1977, Belgi€) is betrokken bij
langdurige onderzoeksprojecten die zich richten op verschil-
lende onderwerpen van sociaal en politiek belang, zoals post-
industrialisme, kapitalisme en ecologie. Zijn werk bevindt
zich op de grens tussen het verleden en de toekomst, waarbij
hij kijkt naar de toekomst van gisteren, of naar de geschiede-
nis van morgen. Vanden Eynde studeerde in 2000 af aan de
afdeling vrije media van de Gerrit Rietveld Academie in
Amsterdam. In 2006 nam hij deel aan de experimentele
Mountain School of Arts in Los Angeles, waarna hij in 2009
een postgraduaat afrondde aan het Hoger Instituut voor
Schone Kunsten in Gent. In 2017 won hij de Publicksprijs
voor de BelgianArfPrize Kunstprijs. In 2024 ontving hij een
PhD van de Universiteit van Bergen voor zijn onderzoeks-
project Ars Memoriae, The Art to Remember.

Musasa (geb. 1950, Democratische Republick Congo) woont
en werkt in Lubumbashi. Als kunstenaar en docent aan de
Academie voor Schone Kunsten in Lubumbashi is hij gespe-
cialiseerd in figuratieve schilderkunst, waarbij hij zich richt
op gewoonten, regels en systemen die deel uitmaken van

het leven in plattelandsomgevingen en oude samenlevingen.
Zijn werk is de afgelopen 40 jaar in de getoond in tentoon-
stellingen in Lubumbashi, Likasi en Kolwezi (Democrati-
sche Republiek Congo). Musasa en Maarten Vanden Eynde
werken samen sinds 2015. Recente gezamenlijke werken
werden gepresenteerd op Shifting Sceneries / 1st GIST Trien-
nale, Belgié (2023); ON-TRADE-OFF: Charging Myths,
Framer Framed, Amsterdam (2023); Compulsive Desires: On
Lithium Extraction and Rebellious Mountains, Galeria Muni-
cipal do Porto (2023); Gravend naar de Toekomst, Museum
EICAS, Deventer (2023); en Exhumer le futur, La Kunst-
halle Mulhouse (2022). De werken Copper Connection en
Wheel of Fortune maken deel uit van de collectie Mu.ZEE,
Oostende.

Cecilia Vicuiia (geb. 1948, Chili) is een visueel kunstenares,
dichteres, filmmaakster en activiste die woont en werkt in
New York. Haar poétische werk in ruimte, performance en
beeldende kunst wordt beschouwd als een dekoloniserende
visie en als voorloper van het ecofeminisme. De laatste jaren
heeft Vicufia geéxposeerd op de Toronto Biennale (2024);
Unravel: The Power and Politics of Textiles in Art, Stedelijk
Museum Amsterdam (2024); Turbine Hall, Tate Modern,
Londen (2022); en het Guggenheim Museum, New York
(2022). Haar retrospectieve Soriar el agua was te zien in

de Pinacoteca, Sao Paulo (2024); MALBA, Buenos Aires
(2023); en het Museo Nacional de Bellas Artes, Santiago de
Chile (2023). In februari 2023 werd zij verkozen tot erelid
van de Academy of Arts and Letters van de Verenigde Staten
en ontving een eredoctoraat van de Universidad de Chile. Ze
werd bekroond met de inaugurele Eric and Wendy Schmidt

59 Kunstenaarsbiografieén

Environment and Art Prize van MOCA, Los Angeles (2024)
en won de Premio Nacional de Artes Plasticas (2023).

Adrian Villar Rojas (geb. 1980, Argentini€) leeft en werkt
nomadisch. Hij bedenkt langdurige projecten die collectief
worden geproduceerd, en die de vorm aannemen van groot-
schalige en site-specifieke installaties, zowel imposant

als fragiel. Binnen zijn onderzoek, dat beeldhouwkunst,
tekenkunst, video, literatuur en performatieve invloeden
combineert, onderzoekt de kunstenaar de voorwaarden van
een mensheid die in gevaar is, op het punt van uitsterven

of al uitgestorven, en volgt hij de vele soorten grenzen van
een post-Antropoceen tijdperk dat in zichzelf is gevouwen,
waarin verleden, heden en toekomst samenkomen. Recente
tentoonstellingen zijn onder andere The End of Imagination,
Art Gallery of New South Wales (2022); El fin de la imagin-
acion, The Bass, Miami (2022); Poems for Earthlings, Oude
Kerk, Amsterdam (2019); en The Theater of Disappearance,
Geffen Contemporary bij MOCA, Los Angeles (2017),
NEON bij de Nationale Sterrenwacht van Athene (2017),
Kunsthaus Bregenz (2017) en het Metropolitan Museum of
Art, New York (2017).



Auteursbiografieén

Karen Barad (geb. 1956, VS) is een filosoof en natuurkun-
dige, en is vooral bekend om het ontwikkelen van de theorie
van agential realism (agenti€le realisme). Hen is universi-
teitshoogleraar in History of Consciousness aan de University
of California, Santa Cruz (UCSC), en is daarnaast verbonden
aan de vakgroep filosofie. Barad behaalde een doctoraat in
de theoretische deeltjesfysica en kwantumveldentheorie. Hen
bekleedde een vaste aanstelling binnen een natuurkundede-
partement voordat hen zich bewoog naar meer interdiscipli-
naire domeinen. Barad is auteur van Meeting the Universe
Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter
and Meaning (Duke University Press, 2007), evenals van tal-
rijke artikelen op het gebied van fysica, filosofie, wetenschap-
sonderzoek, materialismen en nucleaire kolonialismen. Hun
onderzoek werd ondersteund door onder andere de National
Science Foundation, Ford Foundation, Hughes Foundation,
Irvine Foundation, Mellon Foundation en de National
Endowment for the Humanities. Als medeoprichter van het
Science & Justice Research Center en voormalig directeur
van het Science & Justice Graduate Training Program, beide
aan UCSC, ontving Barad een eredoctoraat van de Univer-
siteit van Goteborg, een Fulbright fellowship en een Kresge
College Teaching Award, naast andere onderscheidingen.

Federico Campagna (geb. 1984, Itali€) is een filosoof geves-
tigd in Londen. Hij is auteur van Otherworlds: Mediterranean
Lessons on Escaping History (Bloomsbury, 2025), Prophetic
Culture: Recreation for Adolescents (Bloomsbury, 2021) en
Technic and Magic: The Reconstruction of Reality (Blooms-
bury, 2018). Campagna doceert filosofie en metafysica van
wereldvorming aan de Architectural Association (Londen)

en ECAL (Genéve), en is associate fellow aan het Warburg
Institute (Londen). Hij is medeoprichter en co-redactioneel
directeur van de Italiaanse filosofie-uitgeverij Timeo, rights
director bij de radicaal-progressieve Britse/Amerikaanse
uitgeverij Verso en redactieadviseur voor filosofie, mytho-
logie en antropologie bij de Italiaanse uitgeverij Einaudi.
Campagna wordt regelmatig uitgenodigd als spreker bij
internationale kunstinstellingen, waaronder Documenta, de
Biénnale van Veneti€, Tate Modern, transmediale, Winzavod
Center for Contemporary Art, Jameel Arts Centre, MACBA,
Museo Reina Sofia, LUMA en de Beyeler Foundation. Daar-
naast geeft hij lezingen over zijn onderzoek aan tal van inter-
nationale universiteiten.

Chris Cyrille-Isaac (geb. 1993, Frankrijk) is dichter, kunst-
criticus, curator en onderzoeker in de filosofie. Hij doceert
theorie aan de Ecole supérieure d’art de Clermont Métropole
en schrijft voor diverse tijdschriften en magazines, waaronder
Le Quotidien de I’Art. Hij is medeauteur van Mais le monde
est une mangrovité: Premiéres propagules (Rotolux, 2023)
en schreef bijdragen voor verschillende catalogi. Als curator
van het transdisciplinaire project Mangrovité en voorzitter
van het curatori€le platform Mangrovity Art Fund, doet hij
onderzoek naar Caribische filosofieén, Zwarte internatio-
nalistische bewegingen en antikoloniale literatuur. Onlangs
cureerde hij een heractivering van het Tweede Congres van
Zwarte Schrijvers en Kunstenaars in Villa Romana (Firenze).

60 Auteursbiografieén

Cyrille-Isaac is lid van het wetenschappelijk comité van het
Edouard Glissant Art Fund en van UNESCO’s Routes of
Enslaved Peoples Project. Hij werkte eerder als gastonder-
zoeker aan het Centre Pompidou en ontving de AICA-prijs
(2020) en de ADIAF Emergence Grant (2022). Als voormalig
deelnemer aan het residentieprogramma van de Villa Médicis
werkte hij samen met choreograaf en danser Smail Kanouté
aan een project in samenwerking met Les Ateliers Médicis.

Vinciane Despret (geb. 1959, Belgi€) is wetenschapsfilosofe
en associate professor aan de Université de Liege (Belgi€).
Als een van de grondleggers van het opkomende vakgebied
animal studies (dierenstudies) hanteert zij een transdiscipli-
naire benadering die zich bevindt op het snijvlak van weten-
schapsfilosofie, epistemologie en gedragswetenschappen.
Haar onderzoek richtte zich aanvankelijk op de relatie tussen
de observator en het geobserveerde binnen wetenschappelijk
onderzoek. Tegenwoordig onderzoekt ze de politieke gevol-
gen van onze theoretische keuzes en hoe wetenschap wordt
gefabriceerd door wetenschappers tijdens veldwerk, waarbij
ze observeert hoe deze zich actief verhouden tot hun studie-
objecten. Tot haar publicaties behoren The Dance of the Ara-
bian Babbler (University of Minnesota Press, 2021), Living
as a Bird (Polity, 2021), Our Grateful Dead: Stories of Those
Left Behind (University of Minnesota Press, 2021) en What
Would Animals Say If We Asked the Right Questions? (Uni-
versity of Minnesota Press, 2016).

Zayaan Khan (geb. 1984, Zuid-Afrika) benadert haar prak-
tijk vanuit zorg, heling en intuitie, waardoor haar creatieve
proces zowel spontaan ontluikend als productief kan zijn.
Als transdisciplinaire kunstenares integreert ze verschillende
media en technieken om verhalen te vertellen die zowel
worstelingen als oplossingen weerspiegelen. Haar werk is
diepgeworteld in de verbindingen tussen land, voedsel en
zaden, en brengt sociaal-politieke, ecologische en spirituele
perspectieven samen. Gedreven door nieuwsgierigheid,
onderzoek en experiment verkent ze de tussenruimtes die ons
collectieve erfgoed vormgeven. Zo onderzoekt ze de raak-
vlakken tussen milieu en gemeenschap, waarbij ze de relaties
bevraagt die ons gedeelde culturele landschap beinvloeden.
Als deelnemer aan het mentorschapsprogramma Cultural

& Artistic Responses to Environmental Crisis 2024 van het
Prince Claus Fund, richt zij haar onderzoek op lokaal gewon-
nen klei afkomstig van plekken van gedwongen ontheem-
ding, waarbij zij zich toelegt op een praktijk van aandachtig
luisteren en maken.

Shayma Nader (geb. 1991, Palestina) is een kunstenares,
curatrice en onderzoekster uit Palestina. Haar op onderzoek
gebaseerde praktijk richt zich op antikoloniale, anti-discipli-
naire en op landgerichte verbeeldingen en praktijken. Ze is
momenteel doctoraatskandidaat in artistiek onderzoek aan
ARIA van Sint Lucas Antwerpen (KdG Hogeschool) en de
Universiteit Antwerpen.

Leticia Renault (geb. 1984, Brazili€) is psychologe en
onderzoekster, met interesse in enactivistische benaderingen
en participatieve methodologieén binnen de geestelijke ge-
zondheidszorg. Ze behaalde een doctoraat in de psychologie



aan de Federale Fluminense Universiteit (Brazili€), met een
onderzoeksverblijf aan de Universiteit van Luik (Belgi€).
Momenteel is ze verbonden als onderzoeker aan het Centrum
voor Sociale Studies van de Universiteit van Coimbra (Portu-
gal), waar ze werkt op het snijvlak van cognitiewetenschap en
therapeutische praktijken in verschillende culturele contexten.
Ze is medeoprichter van GRIMTE (Internationale en Multi-
disciplinaire Onderzoeksgroep voor Enactieve Theorieén).
Ze heeft bijgedragen aan projecten rond complexiteitsstudies
en het bevorderen van autonomie in de geestelijke gezond-
heidszorg. Buiten de academische wereld zet Renault zich in
voor diverse sociale en gemeenschapsgerichte initiatieven.
Haar onderzoek weerspiegelt een diepgaande interesse in de
verbanden tussen geest, leven en handelingsvermogen, en
verkent thema’s zoals ervaringskennis en betekenisgeving.

Susan Schuppli (geb. 1959, Canada) is een onderzoekster

en kunstenares gevestigd in het Verenigd Koninkrijk. Haar
veldonderzoek en documentaire filmpraktijk bevinden zich op
het snijvlak van milieustrijd, klimaatwetenschap en getroffen
gemeenschappen, met een hedendaagse focus op de cryosfeer
en de politiek van koude. Eerdere projecten onderzochten
materieel bewijs op uiteenlopende locaties, van conflictge-
bieden tot kernrampzones. Recente films zijn onder andere
Moving Ice, Climate Signals from Svalbard, Listening to Ice,
Gondwana, Arctic Archipelago en Ice Cores. Haar creatieve
werk is tentoongesteld in Europa, Azi€, Canada en de Ver-
enigde Staten. Ze heeft veel gepubliceerd op het gebied van
media en politiek en is auteur van Material Witness (MIT
Press, 2020). Schuppli is professor en directeur van het Centre
for Research Architecture aan Goldsmiths, University of Lon-
don, en onderzoeker bij het mensenrechtenbureau Forensic
Architecture.

61 Auteursbiografieén



Magisch Realisme
Natuurlijke wan/orde verbeeld

Dit boek werd uitgegeven naar aanleiding van

de tentoonstelling Magisch Realisme: Natuurlijke
wan/orde verbeeld in WIELS, Brussel, te zien van
29 mei tot 28 september 2025.

Uitgeverij
Mercatorfonds (Bernard Steyaert, Algemeen
Directeur)
WIELS (Dirk Snauwaert, Artistiek Directeur;
Sophie Rocca, Financieel en Administratief
Directeur)

Mercatorfonds
Rue du Midi-Zuidstraat 2 B — 1000 Brussel

WIELS
Avenue Van Volxemlaan 354 B — 1190 Brussel

Redactie
Sofia Dati, met assistentie van Febe Lamiroy

Auteurs

Karen Barad

Federico Campagna & Febe Lamiroy
Chris Cyrille-Isaac

Sofia Dati

Vinciane Despret & Leticia Renault
Zayaan Khan

Shayma Nader

Susan Schuppli

Dirk Snauwaert

Kunstenaars

Bianca Baldi, Minia Biabiany, Gaélle Choisne,
Ade Darmawan, Edith Dekyndt, Suzanne Husky,
Saodat Ismailova, Suzanne Jackson, Ann
Veronica Janssens, Joan Jonas, Pauline Julier,
Barbara & Michael Leisgen, Anne Marie Maes,
Jumana Manna, Marisa Merz, Nour Mobarak,
Jota Mombaga, mountaincutters, Otobong
Nkanga, Kicsy Abreu Stable, Precious Okoyomon,
Elizabeth A. Povinelli, Annie Ratti, Daniel
Steegmann Mangrané, Maarten Vanden Eynde &
Musasa, Cecilia Vicufia, Adrian Villar Rojas

Redactionele Codrdinatie en Projectbeheer
Wivine de Traux
Sofia Dati & Febe Lamiroy

Vertaling

Bronwyn Mahoney (FR-EN)
Marie-Francgoise Dispa (EN en NL-FR)
Sis Matthé (FR en EN-NL)

Eindredactie en Proofreading in het Engels
Sheri Walter

Eindredactie en Proofreading in het Frans
Claude Fagne

Grafisch Ontwerp en Typesetting
Adriaan Van Leuven

Druk, Binding en Fotogravure
Graphius, Gent

Papier

Gedrukt op Symbol Tatami White, 115 g/m2,
en EOS 2.0, 90 g/m2

Omslag gedrukt op Sirio Color Iris, 350 g/m2

62 Colofon

Distributie in de Benelux door Exhibitions
International, Leuven
www.exhibitionsinternational.be

Distributie buiten de Benelux door Yale University
Press, New Haven en Londen
www.yalebooks.yale.edu

www.yalebooks.co.uk

ISBN EN/FR MF 978-94-6230-398-0 (tweetalig)
ISBN YALE 978-0-300-28531-4 (tweetalig)

D/2025/703/07
Library of Congress Control Number: 2024951943

© 2025 Mercatorfonds, Zuidstraat 2, 1000
Brussel, Belgié
© 2025 WIELS, Van Volxemlaan 354, 1190
Brussel, Belgié

Alle rechten voorbehouden. Geen enkel deel van
deze publicatie mag worden verveelvoudigd of
overgedragen in welke vorm of op welke wijze dan
ook, elektronisch of mechanisch, met inbegrip van
fotokopie, opname of enig ander opslagsysteem
voor informatie, zonder voorafgaande schriftelijke
toestemming van de uitgever.

www.mercatorfonds.be
www.wiels.be

Omslag: Joan Jonas, Moving Off the Land I/
(filmstill), 2019

Met dank aan de kunstenaar en Gladstone Gallery
© Joan Jonas / Artists Rights Society (ARS),
New York


http://www.exhibitionsinternational.be
http://www.yalebooks.co.uk
http://www.mercatorfonds.be
http://www.wiels.be

Dankwoord

De tentoonstelling is gecureerd door Sofia Dati,
Helena Kritis en Dirk Snauwaert.

Magisch Realisme werd mogelijk gemaakt
dankzij de genereuze steun van

Fondation Willame: Luc Boelaert, Michel
Delfosse, Xavier Donck, André Gordts en Jacques
Verhaegen

WIELS Patrons: de heer en mevrouw Harold en
Clotilde Boél, de heer en mevrouw Michel en
Virginie Cigrang, de heer en mevrouw Jos en
Kristine Claeys, baron en barones Nicolas en
Emilie D’leteren, graaf en gravin Wolfgang en
Martine de Limburg Stirum, de heer en mevrouw
Pieter en Olga Dreesmann, de heer en mevrouw
Filip en Ann Engelen — Gillis, de heer en mevrouw
Luc en Carine Haenen — Van Aelst, mevrouw
Catherine Lagrange, de heer en mevrouw Jean-
Claude en Nicole Marian, de heer en mevrouw
Michel en Stéphanie Moortgat, mevrouw Elisa
Nuyten, chevalier van Praet d’Amerloo en de
heer Harry Tappan Heher, de heer en mevrouw
Christophe en Patricia Tanghe — Van Thillo, de
heer en mevrouw Christian en Nathalie Van Thillo
— Van Reeth, baron en barones Jean en Chantal
Vandemoortele, de heer en mevrouw Antoine en
Sylvie Winckler.

De tentoonstelling kreeg bijzondere steun van
Accion Cultural Espafiola (AC/E); de Franse
ambassade in Belgié en het Institut frangais —

in het kader van EXTRA, een programma

dat de Franse hedendaagse creatie in Belgié
ondersteunt; Lafayette Anticipations — Fonds de
dotation Famille Moulin; Pro Helvetia — Zwitsers
Kunstencentrum; het Institut Ramon Llull; Xavier
Hufkens, Brussel; Mendes Wood DM, Brussel,
Parijs en Sao Paulo; Martins&Montero, Brussel,
Sao Paulo; Ortuzar Projects, New York; Hermes;
TheMerode.

Een deel van Magisch Realisme is georganiseerd
in samenwerking met argos centre for audiovisual
arts, en andere specifieke projecten zijn opgezet
in samenwerking met Kunstenfestivaldesarts,
Publiek Park, TBA21, Serpentine Ecology, TONO
Festival en L'Internationale Online.

We zijn bijzonder dankbaar voor de samen-
werkingen met

argos centre for audiovisual arts (Laurence Alary,
Inge Coolsaet, Maryam K. Hedayat, Sander
Moyson, Katia Rossini, Stijn Schiffeleers, Matilde
Silva Fry, Laura Smolders, Daria Szewczuk,

Julia Wielgus); Jazya Alileche; Sam Amidon;
Jérdme André; Lisa Audureau; Maria Avia
Estrada; Back2SoilBasics; Thomas Bartlett;
Emily Bates; Cindi Beltramone; Axelle Blanc;
Florence Bonnefous; Grégory Castéra; Pascaline
Cattiaux; Wanling Chang; Serge Cloot; Malena
Cocca; Margarita Danielyants; Ursula Davila-Villa;
Maxime de la Brousse; Pauline Deschamps;
Simon Devolder; Ryn Doherty; Wim van Dongen;
Cécile Dugat; Stephen Faught; Juliana Fausto;
Noelia Ferretti; Silvana Fiorese; Anthony Flores;
Panos Fourtoulakis; Nella Franco; Maxence
Geissert; Denis Gielen; Helena Gomes; Macaella
Gray; Brenda Guesnet; David Gyscek; Veronica
Hornyansky; Emmanuelle Indekeu; Claudio
Janssens; Kateryna Kaminska; Ainsley Kass;
Rebecca Lamarche-Vadel; Adam Latham; Emilie
Lecouturier; Pierre Henri Leman; Sofia Lemos;
Pedro Lima; Hugues Loinard; Matteo Lucchetti;
Jaqueline Martins; Monica Martins Nunes; Cesar
Leonardo Martins; Brooke Matzek; Archivio Merz;
Frank-Thorsten Moll; Jennifer Mora; Julia Moreira;

63 Dankwoord

Kenta Murakami; Natural Contract Lab (Szenne
River); Samantha Ozer; Stefania Palumbo;
Stéfan Pia; Melanie Picot; Lucia Pietroiusti;
Publiek Park (Jef Declercq, Anna Laganovska,
Koi Persyn, Adriénne van der Werf); Markus
Reymann; Tim Saltarelli; Guillermina Sgro;
Margot Sparkes; Caleb Stone; Esther Tobe;
Astrid Vereycken; Nicolas Verhaege; Helena
Vieira Gomez; Nina Wabbes; Juan Pablo
Wingeyer; Beth Zopf.

Wij danken de genereuze bruikleengevers
van de tentoonstelling en de galeries van de
kunstenaars

Miguel Abreu Gallery, New York; Air de Paris;
Collection Lafayette Anticipations — Fonds de
dotation Famille Moulin, Parijs; Collectie Musée
des Arts contemporains au Grand-Hornu; Konrad
Fischer Galerie, Disseldorf, Berlijn; Gladstone
Gallery, New York, Los Angeles, Brussel, Seoul;
Marian Goodman Gallery, New York, Parijs,

Los Angeles; Greenline Foundation, Parijs;
Galerie Karin Guenther, Hamburg; Galerie Alain
Gutharc, Parijs; Hollybush Gardens, Londen;
IKOB — Museum flr Zeitgendssische Kunst,
Eupen; In Situ — Fabienne Leclerc, Romainville;
Sylvia Kouvali, Piraeus, Londen; Kurimanzutto,
Mexico-Stad, New York; Marie-France Lasry;
Lisson Gallery, Londen, New York, Shanghai,
Beijing, Los Angeles; Martins&Montero, Brussel,
Sao Paulo; Lehmann Maupin, New York, Londen,
Seoul; Galerie Greta Meert, Brussel; Meessen,
Brussel; Ortuzar Projects, New York; Catherine
Petitgas, Londen; Esther Schipper, Berlijn, Parijs,
Seoul; Emilio Stabilini, Genua; Galerie Micheline
Szwaijcer, Antwerpen; Amanda Wilkinson Gallery,
Londen; Mendes Wood DM, Brussel, Parijs,

Sao Paulo.

WIELS

Raad van Bestuur
Voorzitter

Michel Moortgat

Leden

Michel Cigrang

Martine de Limburg Stirum
Pierre Iserbyt

Frédéric Rouvez

Patricia Van Thillo

Sylvie Winckler

Algemene Vergadering
Inge de Bruin

Bart De Baere

Chris Dercon

Ann Veronica Janssens
Dimitri Jeurissen
Sophie Le Clercq
Bruno van Lierde
Willem Oorebeek
Michele Rollé-Lejeune
Luc Tuymans

Richard Venlet
Jacques Verhaegen

Team

Artistiek Directeur
Dirk Snauwaert

Financieel en Administratief Directeur
Sophie Rocca

Hoofdcurator
Helena Kritis

Hoofd Relaties & Ontwikkeling
Diane van Impe

Relaties & Ontwikkeling
Claire Bosteels

Hoofd Communicatie, Promotie & Pers
Noor Van der Poorten

Curator
Sofia Dati

Associate Curatoren
Charlotte Friling, Pauline Hatzigeorgiou

Publiekswerking
Daphna Krygier

Registrar
Ari Hiroshige

Digitale Communicatie
Alexis Vasic

Productie & Presentatie
Nicolas Garcia Baino, Fredji Hayebin,
Jean-Baptiste Tricot

Onthaal, Events & Boekhandel
Arnaud Nourisson

Onthaal & Ticketing
Armelle Mintona

Onthaal & Onderhoud
Balaye Diallo

WIELS Club
Michéle Rollé

Residentieprogramma
Eva Gorsse

Coordinatie Park Poétik
Benoit De Wael, Dounia Mojahid, Lisa Pleysier

Stagiairs

Daphné Charitos, Pieter-Jan De Paepe,
Dessislava Dimova, Alexandra Grossmann,
Héléne Jacob, Febe Lamiroy, Bree Mugande,
Flora Vanclooster, Alice Materassi

WIELS wordt ondersteund door
Vlaamse Gemeenschap

Fédération Wallonie-Bruxelles

Région de Bruxelles-Capitale / Brussels
Hoofdstedelijk Gewest

Vlaamse Gemeenschapscommissie (VGC)
Commission communautaire frangaise (COCOF)
Loterie Nationale / Nationale Loterij

Duvel Moortgat

Aureus Ars & Scientia

J.P. Morgan Private Bank

Phillips

WIELS Patrons

WIELS Business Club

WIELS Club

WE Club

WIELS

Avenue Van Volxemlaan 354
B — 1190 Brussel, Belgié
www.wiels.org


http://www.wiels.org

	Voorwoord 
	Inleiding
	Dirk Snauwaert, ‘Kantelpunten in ecologie en verbeelding’
	Sofia Dati, ‘Een proloog tot Magisch realisme: Natuurlijke wan/orde verbeeld’
	Kosmologieën & kosmogonieën: Conversaties 
over hoe verhalen het universum vormgeven
	De poëtica van het wilde: Een gesprek tussen Vinciane Despret en Letícia Renault
	Verschuivende kosmogonieën: Een gesprek tussen Federico Campagna en Febe Lamiroy

	Ecosystemen van f(r)ictie: Reflecties op bevende landschappen
	Chris Cyrille-Isaac, ‘Variaties op basis van een oproep’
	Karen Barad, ‘TransMaterialiteiten: Trans*/materie/realiteiten en queer politieke verbeelding’
	Shayma Nader, ‘Vijf stenen: 
Een verzameling verhalen’

	Materiële confrontaties: Van ijs tot klei
	Susan Schuppli, ‘Ijsgeheugen’
	Zayaan Khan, ‘Klei eten is geen eetstoornis’

	Kunstenaarsbiografieën
	Auteursbiografieën
	Colofon



